- Signil, is on

عنوان و نام پدیدآور : اب و سراب

گردآورنده آستان قدس رضوی، معاونت تبلیغات و ارتباطات اسلامی.

مشخصات نشر: مشهد: انتشارات قدس رضوی، ۱۳۹۱.

فروست : رهنما؛ 99.

شابک: 978-299-600-978

وضعیت فهرست نویسی : فیپا

یادداشت: کتابنامه.

موضوع دینی

موضوع : دعا موضوع : استجابت

موضوع: دين

شناسه افزوده: آستان قدس رضوی معاونت تبلیغات و ارتباطات اسلامی

شناسه افزوده: موسسه انتشاراتی قدس رضوی

رده بندی کنگره : 78/675HQر۲ ۱۳۹۱

رده بندې ديويې : ۶7/564

شماره کتابشناسی ملی: 4881354





#### درنگ و درایتی بر عرفان اسلامی و عرفانهای کاذب نوظهور

نویسنده: محمدجواد رودگر

آستان قدس رضوی

چاپ اول: زمستان ۱۳۹۱

معاونت تبلیغات و ارتباطات اسلامی

نشانی: حرم مطهر امامرضاید، ادارهٔ پاسخ گویی به سؤالات دینی

تلفن: ۰۵۱۱–۳۲۰۲۰ دورنگار: ۲۲۴۰۶۰۲ - ۱۱۱–۳۲۰۲۰ rahnama@aqrazavi.org

به كوشش محمد حسين پوراميني

ویراستار: محمدمهدی باقری

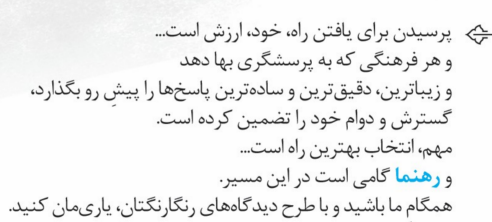
طراح جلد: على بيات

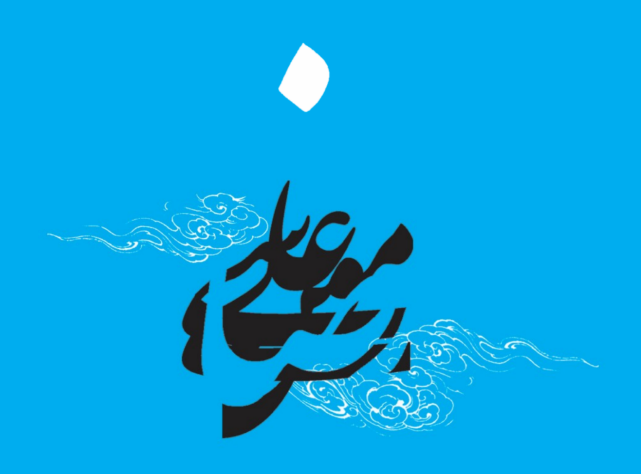
طراح لوگوی رهنما: مسعود نجابتی













# آب و سراب

#### درنگ و درایتی بر عرفان اسلامی و عرفانهای کاذب نوظهور

پاسخ به پرسشهای زیر دغدغهٔ نویسنده در نوشتن این متن است:

۱. انواع عرفان کدام است و فرق عرفان دینی با غیردینی در چیست؟

۲. ازنظر واژگانی و اصطلاحی، عرفان چه معنایی میدهد و چه معنایی نمیدهد؟

٣. معنویت چیست و کجا با عرفان مرز مشترک دارد؟

۴. پیدایش جنبشهای نوپدید دینی ریشه در کدام سرزمین و اندیشه گاه دارد؟

۵. در آموزههای دینی، چه معیارها و شاخصهایی برای ارزیابی سلوک درست از نادرست

آمده است؟



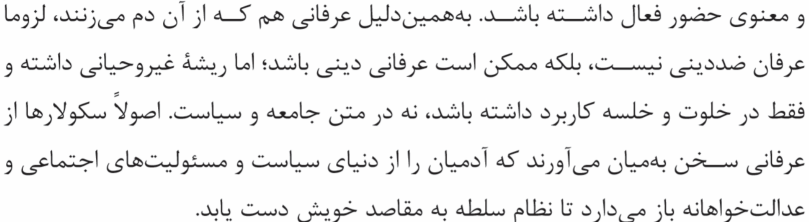


#### اشاره

شناخت عرفان اصیل اسلامی و معنویت حقیقی و صادق ضرورتی گریزناپذیر برای سلوک درست و قرب حقیقی به خداوند است. همچنین نقد عرفانهای کاذب و معنویتهای دروغین و تخدیری، بسیار مهم است. در این نوشتار، به تبیین عرفان و معنویت راستین و دروغین و گونه شناسی هر کدام می پردازیم و معیارهایی برای تشخیص عرفان صادق از کاذب ارائه می دهیم.

عرفان در نوعی تقسیمبندی بر دو قسم است: ۱. دینی؛ ۲. غیردینی یا سکولار. عرفان سکولار نیز ممکن است دو گونه باشد: ۱. ضددینی؛ ۲. غیردینی. سکولاریسم در قرون اخیر بیشتر بهمعنای غیردینی به کار می رود، نه ضددینی؛ یعنی محدودسازی دین به حوزههای فردی و اُخروی یا معنوی محض، نه اینکه دین در همهٔ حوزههای فردی و اجتماعی یا مادی





#### عرفان دینی و غیردینی

عرفان دینی ریشه در ادیان الهی و آسمانی دارد و هدفش خداست و برای رسیدن به خدا و قرب حق از روشهای الهی و آداب و احکام و آموزههای دینی بهره می گیرد. عرفان غیردینی ریشه در وحی و آسمان ندارد و از آموزههایی خارج از دین استفاده می کند. غایت سلوکش را هم رسیدن به چیزهایی غیر از خدا، ازقبیل دنیا و قدرتهای ماورایی و انرژیهای کیهانی،



قرار میدهد. بنابراین در مقام مقایسهٔ عرفان دینی با عرفان غیردینی چند چیز مطرح است:

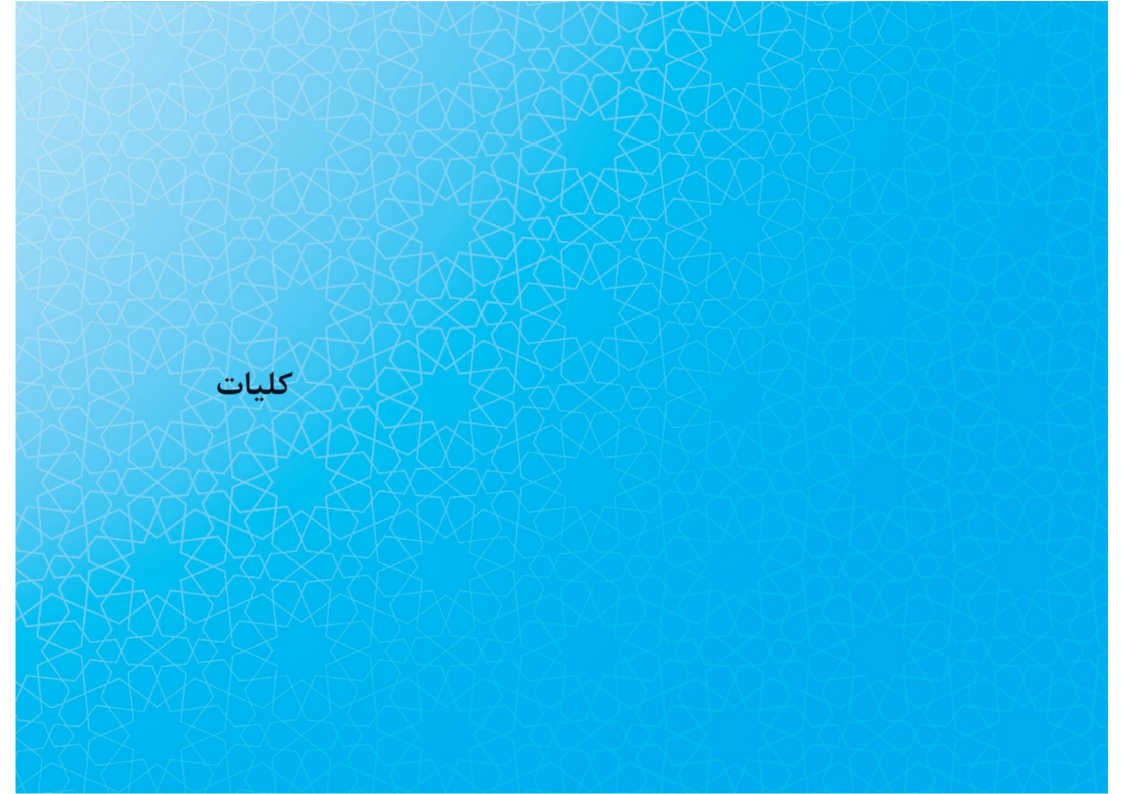
۱. اختلاف در هدف و غایت؛ بهاینمعناکه هدف و غایت عرفان غیردینی، غیر از خداست؛ ۲. اختلاف در روش و ابزار رسیدن به هدف و غایت؛ یعنی طریق در عرفان غیردینی راهی غیر از شریعت و بایدونبایدهای الهی است.

عرفان دینی، خود به دو گونه است: ۱. حقیقی؛ به معنای سرچشمه گرفتن از دینی که هیچ گونه انحراف و تحریفی در آن صورت نگرفته و ناظر به همهٔ ساحتهای انسان و ابعاد وجودی اوست؛ ۲. غیرحقیقی؛ یعنی از ادیانی سرچشمه گرفته است که دستخوش تحریف و انحراف شده و از اصل و ریشهٔ خود فاصله گرفته باشند. بنابراین در عرفان حقیقی مسائلی وجود دارد که در عرفان غیرحقیقی وجود ندارد: ۱. خدامحوری و توحیدگرایی؛ ۲. سلوک مبتنی بر شریعت و دستورالعملهای الهی؛ ۳. رضای خدا و قرب به حق؛ ۴. برخورداری از جامعیت و کمال خاص، برای پاسخگویی به همهٔ نیازهای انسان.





در نوشتار حاضر، دربارهٔ مفاهیم کلیدی و مؤلفهها و گونههای عرفان و معنویت، علل گرایش به عرفانهای کاذب و نوپدید و عوامل گسترش آنها و سلوک صادق و کاذب، با جدولها و نمودارهایی، بحث و تحلیل صورت گرفته است. برای آشنایی عموم فرهیختگان و بهویژه خوانندگان جوان، مفاهیم کلان و کلیدی عرفان و معنویت را در آغاز و بهاختصار واکاوی خواهیم کرد:





### عرفان چیست؟

عرف ان بهمعنای شناخت و معرفت حق سبحانه است و چنین معرفتی از راه «شهود» حاصل شدنی است. به بیان دیگر، شناختن و شدن، معرفت علمی و عملی و گذر از مراحل علمالیقین به عین الیقین و آنگاه به حق الیقین است.

عرفان در بخش نظری در دو محور کلّیِ توحید و موحّد بحث کرده و به نقش انسان کامل و هویت و جغرافیای وجودیاش در قوس نزول و صعود هستی پرداخته و او را آینهدار جمال و جلال الهی معرفی میکند که خلیفةالله و حجةالله است.

۱. دهخدا، بی تا، ج۱۰، ص۱۵۸۱۸.

۲. انصاری، منازل السائیرن، ۱۳۷۳، ص۵۶۵.



# ,<u>J</u>.

#### عارف كيست؟

همگان در جستوجوی معنا و مصداق عارفاند و مشتاقِ درک و دیدار عارفان. در آموزههای السلامی، اعم از آیات و احادیث و ادعیه، اوصاف عارفان و اولیای الهی ذکر شده و در کتب عرفانی نیز از ویژگیهایشان سخن بهمیان آمده است. ما در بیان ویژگیهای عارف به دو بیان از علامه طباطبایی اشاره میکنیم:

۱. «آنان هستند که خود را از همه کنار کشیده و همه چیز را فراموش کردهاند و در اثر اخلاص و بندگی، همهٔ قوای خود را متوجه عالم بالا ساخته، دیده به نور پروردگار پاک، روشین ساختهاند و با چشم واقعبین، حقایق اشیا و ملکوت آسمان و زمین را دیدهاند؛ زیرا در اثر اخلاص و بندگی به یقین رسیدهاند و در اثر یقین، ملکوت آسمان و زمین و زندگی



IF

جاودانی جهان ابدیت برایشان مکشوف شده است.»۱

۲. «ایـن راهـرو که هیچ همتی جزیاد و فراموش کردنِ همـه چیز ندارد...، همهٔ راهها را پشت سر انداخته، راه نفس خود را پیش می گیرد و به خدای خود از دریچهٔ نفس خود نگاه می کند تا مطلوب واقعی خود را دریابد و...»۲

عرفان و معنویت مقولههای خطرخیزی هستند بنابراین به بصیرت و هوشمندی خاصی نیاز است تا انسان مشتاق وصال و کمال گرفتار کژراهه و انحراف نشود و صراط مستقیم سلوک تا شهود را بپیماید. آری در طی کردن مسیر سلوک، دو عنصر نقش بنیادین دارند:

۱. شریعت الهی بهمعنای عام؛ تا منطق سیروسلوک و بایدونبایدهای آن را کامل و جامع بیان کند و تبیین سازد؛

۱. طباطبائی، المیزان، ج۵، ص۱۷۰.

۲. طباطبائی، شیعه در اسلام، ص۹۹و۱۰۰.

۲. پیشوایان دین و صاحبان مقام ولایت؛ ایشان راهنما و راهبر سالکان کوی حق و ســیر کنندگان در گاه و بار گاه حضرت دوستاند. علامه طباطبایی نقش امام در سیروسلوک معنوی را چنین ترسیم کردهاند:

«چنان که ظاهر شریعت، حامی و مبیّنی دارد، همچنان باطن شریعت که مرحلهٔ حیات معنوی انسان و مقامات قرب و ولایت است، حامل و حافظ و قافلهسالاری لازم دارد و چنان که در محازات سازمان ظاهری شریعت سازمان باطنی وجود دارد، در محازات مقام پیشوایی ظاهر نیز مقام پیشوایی باطن قرار دارد: خداوند عزّ اسمه در هر عصری، فردی از افراد انسان را با تأییدی مخصوص، برمی گزیند و به این مقام که مقام کمال انسانی است، هدایت فرموده، بهواسطهٔ وی دیگران را به درجات مختلف این مقام، راهبری مینماید. امام است که حقیقت پس پردهٔ غیبت برای وی بلاواسطه و تنها با تأیید الهی، مکشوف است و درجات قرب و ولایت را در خود، سیر نموده و دیگران را با استعدادهای مختلفی که اکتسابا



19

بهدست آوردهاند، به مقامات مختلف کمالی خویش هدایت می کند.» ا

«انسان نیز با ملازمت رصدخانهٔ بصیرت و مشاهدهٔ نیاز وجودی خود، درک خواهد کرد که نیاز وی را یکسلسله فیوضات که به فیض و رحمت بینهایت حق اتصال دارد، رفع مینماید که بهواسطهٔ ارتباط آنها با همدیگر وجودی بهنام وجود انسانی سر پا نگه داشته شده است، بهواسطهٔ مشاهدهٔ همین اتصال، شعور انسانی توسعه پیدا کرده، مشاهدهٔ فیوضات و رحمت عامّهٔ حق، جایگزین مشاهدهٔ جزئی نامبرده خواهد گردید. آن وقت است که انسان چشم بصیرت و دیدهٔ باطنی خود را بهسوی عظمت ذاتیِ حق که از هر وصف و بیانی بزرگتر است، باز نموده، در مقابل کبریای نامتناهی و احاطهٔ علیالاطلاق وی، خود و همه چیز را گم کرده، محو و مدهوش میافتد و عجز خود را از احاطهٔ علمی به حق سبحانه،

۱. طباطبایی، شیعه (مکاتبات و محاضرات علامه طباطبایی با هانری کربن)، ۱۳۸۲، ص۲۵۷.



بالعیان درک میکند.»۱

#### عرفان در آموزههای شیعی

با توجه به مطالب پیشگفته، علامه طباطبایی در تعریف عرفان و عارف براساس احادیث علوی و آموزههای شیعی مینویسد: «عارف کسی است که نفس خویش را شناخته و آن را از اسارت هوا و بردگی شهوات رها نماید.» در احادیث فراوانی، سیمای عارفان و عرفان چنین ترسیم و تصویر شده است: علی ایم فرمودند: العارف من عرف نفسه فاعتها و برهها عن کل ما یعدها و یوبقها. (=عارف و دانا کسی است که خود را بشناسد، موجبات آزادی خویش را فراهم آورد و

۱. همان، ص۲۶۱.

۲. طباطبایی، المیزان، ج۶، ص۱۷۲تا۱۷۳.



فر لح از

نفس را از هر عاملی که باعث دوری از سعادت و کمالش می شود، منزّه دارد.) امام صادق این فرمودند: العارف شخصه مع الخلق و قلبه مع الله، لو سهی قلبه عن الله طرفة عین لمات شوقاً الیه. (=عارف از لحاظ تشخص ظاهری و بدن، با مردم است؛ ولی قلب او همیشه با خداست و هرگاه قلب او از خداوند متعال آنی غفلت کند، هرآینه می میرد از جهت اشتیاق پیداکردن به سوی او.) و امام علی این فرمودند: العارف وجهه مستبشر متبسم و قلبه و حل محزون. (=خداشناس گشاده رو و خندان و دلش ترسان و اندوهناک است.) همچنین فرمودند: کل عارف عائف. (=هر عارفی [دنیا را] ناخوش می دارد.) و: الشوق خلصان العارفین. (=عشق خالص کنندهٔ خداشناسان است.) دادنیا را] ناخوش می دارد.) و: الشوق خلصان العارفین. (=عشق خالص کنندهٔ خداشناسان است.)

۱. محمدی ریشهری، میزان الحکمة، ۱۳۸۱، ج۸، ص۳۵۹۰.

۲. همان.

۳. همان، ص۳۹۹۱.

۴. همان.

۵. همان ص۳۵۹۲.



آب وسرا

و: الخوف جلباب العارفين. (=لباس عارف خوفش است.) چنان که رسول خدای در توصیف عارفان فرمودند: لکل شئ معدن و معدن التقوی قلوب العارفین. (=هر چیز را معدنی است و معدن تقوی، قلوب عارفان و خداشناسان] است.) همچنین فرمودند: یا من لایبعد عن قلوب العارفین. (=ای کسی که از قلب کسانی که تو را می شناسند، دور نیستی.) از قلب کسانی که تو را می شناسند، دور نیستی.) ا

#### رو به سوی او

چنان که ملاحظه شد، عرفان و عارفان براساس کار کردها و سیروسلوک عملی و نشانههایی تعریف شدند که همهٔ آن نشانیها با توجه به میزان شناخت و نزدیکیشان به خدا و بهاندازهٔ

١. همان.

۲. همان.

۳. همان.





مجاهدتشان در سلوک الیالله و فیالله رتبهبندی می شود. بنابراین علامه معتقد است عارف کسی است که خدا را از زاویه و افق علم حضوری و شهودی شناخته باشد و انگیزه و اندیشه و اخلاق و اَعمالش را بر فطرت توحیدی تنظیم کرده است و خداوند را از راه «محبت» بپرستد، نه از راه امید به ثواب و ترس از عقاب؛ یعنی عرفان و عشق به خدا و عبودیت عاشقانه، مبتنی بو فنای فیالله و خلوص کامل است.

انسان بر اثر مانعزدایی، یعنی بی توجهی به جهان و جهانیان، همه چیز و حتی خود را فراموش می کند و روی به درگاه خدا می آورد و به معرفت حقیقی خواهد رسید. علامه طباطبایی نیز با استناد به دو حدیث زیر، مسئلهٔ رفع حجاب و مانع را در نیل به معرفت حقیقی مطرح فرمودند:

1. امام ششم الله فرمودند: من زعم انه يعرف الله بتوهم القلوب فهو مشرك، و من زعم انه يعرف الله بالاسم دون المعنى، فقد اقرّ بالطعن. (=هر كه پندارد خدا را به إنگاشتن دلها مى شناسد، مشرك است و هر



که پندارد خدا را بهنام بدون معنی می پرستد، به راستی، شریکی با خدا قرار داده است.) کم پندارد خدا را بهنام کاظم این نیز فرمودند: لیس بینه و بین خلقه حجاب غیر خلقه، فقد احتجب بغیر حجاب محبوب، و استتر بغیر سرّ. (=میان او و خلقش حجابی نیست، غیر از خلقش که آن را آفریده و در پرده رفته، بدون حجابی که محجوب باشد و پنهان شده، بی پرده که مستور باشد.) کم

علامه نوشته است: «... همچنین است معنی حدیث معروف که شیعه و ستّی از رسول اکرم الله نقل کردهاند: من عرف نفسه عرف ربه. (=هرکس خودش را شناخت، پروردگارش را شناخته است.) که نفس را با نیستی و نیازمندی ذاتی وی، باید شناخت، نه با دارایی و خصوصیات کمالی؛ وگرنه انسان از معرفت حقیقی محروم و با معرفت غایبانهٔ فکری که از

۱. صدوق، التوحيد، ۱۴۱۴، ص۱۴۳ و۱۹۲.

۲. مجلسی، بحار الانوار، ۱۴۰۳، ج۳، ص۳۲۷.

٣ بحار الأنوار، ج٩٢، ص٩٥٤.





آب و س

دلایل و آثار بهدست می آید، سرگرم خواهد بود.»۱

ایشان می افزاید: «تنها، راه محبت و مِهر است که نفس محب را به واسطهٔ انجذابی که به به به به به به به به محبوب پیدا می کند، مجذوب وی نموده و همه چیز حتی خود را از لوح دل خویش محو کرده و شعور و ادراکش را تنها و تنها به محبوب اختصاص می دهد. از اینجا روشن است که معرفت حقیقی حق سبحانه، جز از راه حُب، صورت نمی گیرد؛ زیرا چنان که گذشت، معرفت حقیقی، راهی جز نسیان ماسوی ندارد.» ۲

یا میفرماید: «کسی که در حیات معنوی و سیروسلوک عرفانی، مطالعات کافی داشته و مقاصد حقیقی این رشته از علوم را دریافته باشد، بهخوبی درک میکند که روش این سیر باطنی و حیات معنوی، روی این اساس استوار است که کمالات باطنی و مقامات معنوی

۱. طباطبایی، شیعه (مکاتبات و محاضرات علامه طباطبایی با هانری کربن)، ۱۳۸۲، ص۱۶۳.

۲. همان، ص۹۹تا۹۱.

آبوسراب

انسان، یک رشته واقعیتهای حقیقی بیرون از واقعیت طبیعت است و عالم باطن که موطن معنوی است، جهانی است بسی اصیل تر و واقعیت دار تر و پهناور تر از جهان ماده و حس. مقامات معنوی واقعیتها و موقعیتهای حیاتی اصیل برای انسان اند؛ نه از نوع مفاهیم تشریفی و مقامات و مناصب و عناوین وضعی و ... ... ۱

#### عرفانوارهها

واژه عرفان در عصر جدید ازجمله واژههایی است که از نظر معنایی ترور شده و از آسمان به زمین کشیده شد؛ زیرا عرفان از حیث علمی معرفةالله و شناخت اسمای حُسنای الهی است و از جهت عملی مواجهه با عالم قدس و عالم معناست. عرفان درحقیقت، الهی شدن و قرب



آب وسرا

به حق و به رنگ خدا درآمدن و رایحهٔ الهی یافتن است.

عرفان خداخویی است که از خداخوانی، خدادانی، خداجویی و خداگرایی برتر است. درواقع، عبور مرحلهبهمرحله از همهٔ این حقایق تا رسیدن به خداخویی است. لذا در معنا و ماهیت عرفان و هندسـه وجودی آن، دو حقیقت میدرخشـد: ۱. شـناخت شهودی خدای سبحان؛ ۲. شدن تکاملی و ارتقای وجودی تا مقام قرب و لقای حق. اما عرفان در ادبیات نوآمد، درنهایت، معنایی متافیزیکی و فراروانشناختی میدهد و در برخی جریانها و جنبشها، رسیدن به قدرتهای کیهانی و انرژیهای کیهانی است. عرفان در برخی فرقهها و نحلههای مدعی آن، معنایی مادی و ناسوتی یافته و در حد ورزشهای رزمی یا فنوحرفهای تنزل پیدا کرده است و این یعنی پایینآوردن عرفان از جایگاه اصلی و منزلت واقعیاش و تنزل معنای آن تا حد مصرف داروهای توهمزا و گیاهان تخدیری و حتی مصرف مشروبات الکلی و رقص و... و این از عجایب روزگار ماست. بنابراین عرفان و عارف مظلوم واقع شده است. اکنون بر دانایان عرصهٔ معرفت و اهل درک و درد عرفانی، واجب است که با آگاهی بخشی و ارائهٔ نشانیها و نشانهای واقعی عرفان و عارفان، مقولهٔ مقدس عرفان را از آسیبهای نظری و عملی نجات دهند و جوانان را از افتادن در وادیهای بس خطرناک عرفانهای کاذب و معنویتهای دروغین برهانند.

#### معیارهای بازشناسی عرفان و شبهعرفان

عرفان معرفةاللهمدار و تقوامحور است، ولى شبهعرفان چنين نيست؛

عرفان جهادمدار و حماسه ساز و اجتماع محور و تعهدمند است، ولی شبه عرفان چنین نیست؛ عرفان، برخلاف شبه عرفان، با شریعت و شرع رابطهٔ مستقیم و مستمر دارد و شریعت و طریقت و حقیقت سه بُعد از یک حقیقت و لایه های یک معنا هستند که شریعت خط قرمز سلوک الهی است؛



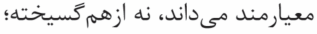
عرفان هرگز مواد تخدیری مصنوعی و طبیعی و سُـکرآور و موسـیقی مبتذل و حرام را به کار نمی گیرد. شبه عرفان، آری؛

عرفان، برخلاف شبهعرفان، از قدرتهای ماورایی، ابزار نفسانی نمیسازد؛ عرفان ظلمستیز و استبدادستیز و استکبارستیز است، نه ابزار ظلم و استبداد و استکبار. درحالی که شبهعرفانها چنین نیستند؛

عرفان برای عمل و سیروسلوک است، نه فقط تئوریزه کردن و تئوریپردازی؛ عرفان اصیل متعادل است، نه گرفتار افراط یا تفریط؛ عرفان، برخلاف شبه عرفان، خردگرا و عقل مدار است؛

عرفان آرامش پایدار و سکونت قلب راستین و مثبت میدهد، نه آرامش گذرا و منفی؛ عرفان اصالت را به دعوت به سوی خدا و توحید میدهد، نه به سوی خود و نفسانیات و شرک؛ عرفان از مرید و مریدبازی مبرّاست و رابطهٔ شاگرد و استاد یا پیر و پیرو را عقلانی و





عرفان اصیل تکلیف گرا و وظیفه محور است، نه باری به هرجهت و خود بخواهی؛

عرفان ولايتمحور و امامتمدار است، نه ولايت گريز و امامتستيز؛

عرفانهای صادق، عقل مدار و عشق مدارند، آن هم عشق عقلانی و عقل عاشقانه، نه عقل گریز و عشق گریز؛

عرفان تجلى فطرت است، نه تجسم غريزه؛

عرفان در غیب ریشه دارد، نه در شهادت محض؛

عرفان عدالت پیشه است، نه عدالت ستیز یا ضدعدالت؛

عرفان اسوه گرا و الگوگراست: اسوهٔ حسنه و الگوی تمامعیار از انسان کامل؛ عرفان قدسی است، نه عرفی؛ آسمانی است، نه زمینی؛ البته قدسی عرفی و آسمانی زمینی؛ عرفان علم گرا و علم ستاست، نه علم گریز و علم ستیز؛



آب و سراب

عرفان قرار گرفتن در جاذبهٔ کمال مطلق است، نه جذب طبیعت و امور جزیی شدن؛ عرفان عبودیت گراست، نه عبودیت گریز؛

عرفان در پی آزادی و آزادگی است و درعین حال، آزادی خواهی اجتماعی؛ بدون تفکیک آزادی معنوی و اجتماعی؛

عرفان آرمان خواهی واقع گرایانه و واقع گرایی آرمان خواهانه است؛

عرفان خداخواهی و خداجویی برای خداخوشدن است، نه غیر آن؛

عرفان وحیانیعقلانی است، نه خودبنیاد و خردستیز؛

عرفان الهيانساني است، نه اومانيستيليبراليستي؛

عرفان معناگراست نه معناگریز. معنا یعنی اصالت را به غیب دادن و خداگرابودن؛ عرفان ملکوتی است، نه ملکی؛ عرشی است، نه فرشی؛ لاهوتی است، نه ناسوتی.



# **(\*)**

## معنویت و معنای آن

معنویت که مصدر جعلی معنوی است، در زبان فارسی استعمالهای مختلفی دارد: حقیقی، راست، اصلی، ذاتی، مطلق. همچنین: روحانی در مقابل جسمانی و مادی و صوری؛ باطنی در مقابل ظاهری و همینطور معناهایی که فقط با قلب شناخته می شود و زبان را از آن بهرهای نیست. ا

نکتهٔ مهم این است که معنویت با کاربرد امروزی آن، در کتابهای لغت و فرهنگها و متون دینی قرون اولیهٔ اسلام، یافت نشده و واژهای جدید محسوب می شود. در انگلیسی نیز برای این مفهوم از واژهٔ spirit استفاده شده که از واژهٔ spirit (روح) مشتق شده و دلالت بر حقایق غیرجسمانی و غیرمادی دارد که در تضاد با منافع و علایق دنیوی قرار

۱. دهخدا، لغتنامهٔ دهخدا، ج۱۴، ص۲۱۱۹۱، ذیل واژهٔ معنی.



#### میگیرد.۱

م آب و سراب

برخی می گویند: این اصطلاح طی چند دههٔ گذشته به نحو بسیار مبهمی به کار رفته است. منشأ و کاربرد این کلمه در زبانهای اروپایی کاملاً جدید است؛ یعنی در یک یا دو قرن گذشته بود که این کلمه در حلقههای کاتولیک برای اولین بار به کار رفت. این واژه تنها اخیراً به صورت گستردهای، غالباً به عنوان جایگزین دین و از نظر بعضی در مقابل دین، به کارمی رود.

کلماتی که در زبانهای شرقی برای دلالت بر معنویت به کار میروند، معمولاً نشان دهندهٔ ریشه شناسی این واژهاند که مشتق از spiritus یا spiritus روح) است. مثلاً در زبان عربی کلمهٔ «روحانیة» معادل متداول برای معنویت است و این کلمه مشتق از «الروح» است که



دقیقاً بهمعنای spiritus است، بی آنکه معنای این کلمهٔ عربی به هیچوجه مبهم شده باشد. اما در جهان متجدد که یا انکار «روح» واقعیتی عینی و وجودشناسانه است، معنویت چه معنایی می تواند داشته باشد؟ این کلمه اغلب دربردارندهٔ آرزویی مبهم برای معنا و تجربهٔ امور نفس الامری است. ا

از بررسی اجمالی کاربردهای معنویت میتوان بهدست آورد که آنچه تاکنون از واژههای معنوی و معنویت در میان مسلمانان رایج بوده، به امور باطنی، غیرمادی، نامحسوس، آنجهانی، آخرتی، ملکوتی، خدایی، و بازگشت دارد که در مقابل امور ظاهری، عادی، محسوس، اینجهانی، زمینی، دنیایی، ملکی، انسانی، مشهود و باست.

امامخمینی از معنویت به عالم غیب تعبیر کرده و میفرماید: «در قرآن کریم آیات

۱. سیدحسین نصر، «معنویت و علم؛ همگرایی یا واگرایی»، فصلنامهٔ نقدونظر، ش۱۹.



زیادی راجعبه امور معنوی، یعنی آن وجههٔ انسانی که از عالم غیب است، [وجود دارد].» ابه تعبیر برخی دین پژوهان معاصر، آنچه انسان معاصر بدان مبتلا شده، «سیطرهٔ مجاز» است: مرگ دغدغهٔ حقیقت، بلکه گریز از حقیقت و قناعت به مجاز... ۲ بنابراین معنویت نیز در معنای حقیقیاش به کار نرفته است و آرامش، رضایت، شادی، امید و... را معنویت دانسته اند. این در حالی است که معنای معنویت به عالم غیب و باطنِ وجود تعلق دارد و با عبور از عالم ظاهر و گذر از اعتباریات حاصل می شود و آرامش و امید و رضایت و شادی از آثار و نشانه های معنویت راستین است.

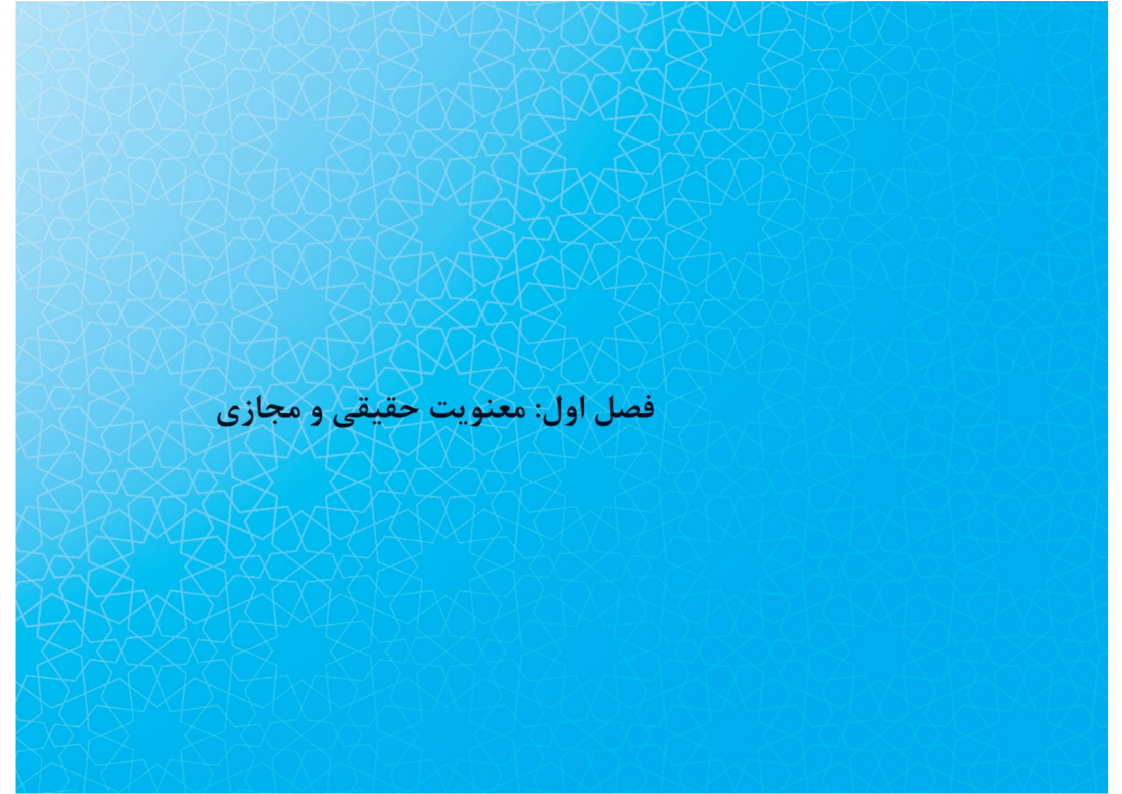
آری انسان معناگرا، بهمعنایی که گفته شد، آرامش پایدار و امید صادق و رضایت

١. امامخميني، صحيفة امام، ج٢، ص١٨٣.

۲. على اكبر رشاد، معنا منهاى معنا، ص ۴۹.

مبتنی بر عقلانیت و تلاش و شادی حقیقی و استوار دارد، نه آرامش کاذب و امید واهی و شادی گذرا و خیالی و رضایت غیرعقلانی. معنویت، در ارتباط با خدا که منبع و منشأ همهٔ کمالات و خیرات است و عالم و آدم تحت تدبیر و ولایت اوست، معنای واقعی و مبنای راستین می یابد و انسان را به کمال امکانی اش می رساند.

بنابراین باید واژهٔ معنویت را در دنیای معاصر کالبدشکافی کرد و با بررسی مؤلفهها، ویژگیها، کارکردها، ثمرات، عوامل و مصادیق آن، تعریف نسبتاً جامعی از آن بهدست آورد.







#### ۱. ۱. معنویت در گذر زمان

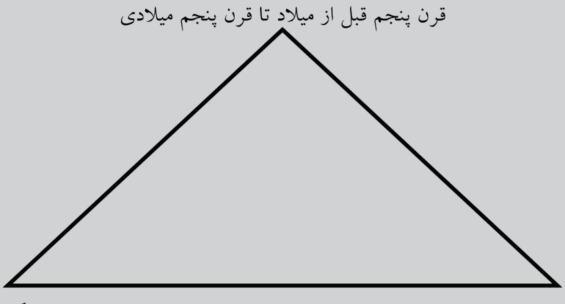
یکے از پدیدہ های نوظهور که در ادبیات غرب پدید آمد و به جنبش های نویدید دینی موسوم شد، به این نامهای مختلف آمده است: ادیان بدیل، ادیان دوران جدید، گروہ منذھبےی (Cult) یا (New Religious Movements) یا بهصورت مخفف N.R.M این جنبشها اگرچه در غرب زاده شدند، در شرق ازجمله هند و چین و کره و ایران نیز ترویج شدهاند که مورد توجه دینپژوهان، روانشناسان، جامعهشناسان، مردمشناسان، جرمشناسان و سیاست مداران قرار گرفته است. دو پدیدهٔ دین عصر جدید (New Age Religion) و معنویـت مدرن (Modern Spirituality) نیــز در جهان معاصر مطرحاند. البته اشــتراکها و افتراقهایی نیز دارند. ناگفته نماند که زمینههای نظری تئوریک و بســترهای عملی براتیک ظهور و گسترش چنین جریانها و پدیدههایی نیز باید بررسی شود.





آب وسراب

#### معنویت گرایی سنتی، دینی، فلسفی



معنویت گرایی مدرن

معنویت گریزی (علمی - تجربی گرایانه)

(با مبانی امانیستی، لیبرالیستی، سکولاریستی)

نیمه دوم قرن بیستم به بعد...



) آب و سراء

موقعیت غرب و جریان معنویت در مثلث قبل ترسیم شده است: سیر معنویت در غرب، با مبانی و رویکردهای خاص، همواره گرفتار اوجوحضیضها و نیز گرایشوگریزها بوده است و امروزه ادیان بدوی از سِحرگرایی و مانا و فتیشپرستی تا انیمیسم و... در قالب جنبشهای جدید معنویتگرا رشد یافتهاند. در نگاهی آماری تعداد ایدن جنبشها در آغاز دههٔ ۷۰م نزدیک به ۸۰ فرقه و در آغاز دههٔ ۹۰م در حدود ۳۵۰ فرقه بود و امروز به بیش از ۲۵۰۰ نزدیک به ۸۰ فرقه و در آغاز دههٔ رسیده است. آمریکا و انگلیس بیشترین سهم را در پدیدآمدن چنین جنبشهای نوظهوری دارند.

#### ۲.۱. معنویت در اندیشهٔ اسلامی

از مفاهیمی که در معرفت دینی نقش محوری و زیربنایی دارد، «معنویت» است. معنویت بهمعنای «اصالت عالم معنا» و «اصالت عالم غیب» است، در عین اهمیت جهان ماده و عالم



,<u>J</u>.

حس و شهادت؛ بنابراین «غیب جهان و جهان غیب» مفهومی است که بار معرفتشناختی و هستی شناختی و روان شناختی دارد و نظام احسن خلقت و خلقت ویژهٔ انسان را تفسیر می کند؛ یعنی «غیب گروی» گفتمان حاکم بر معنویت دینی و اسلامی است که در آیهٔ ﴿الدین یؤمنون بالغیب 🎾 تجلّی یافته است. استاد شهیدمطهری ضمن بحث از غیب و شهادت، از حیث مفهومشناختی، به رابطهٔ انسان با جهان غیب و نقش ایمان به آن پرداخته است: «اولین هدایت قرآن این است که به انسان، ایمان به غیب میدهد.» ۲ سپس از حیث جهانبینی از آن بحث می کند: «رسالت قرآن مجید این است که انسان را از این دیدگاه تنگ بیرون آورَد و او را آگاه و مؤمن سازد که آنچه بهصورت شهادت احساس میکند، قشر نازکی از هستی است و در ماورای آن، دریای عظیم و بینهایت هستی است. بهترین نمونهٔ غیب برای انسان،

۱. بقره، ۳.

۲. مرتضی مطهری، مجموعهٔ آثار، ج۲۶، چ۱، تهران: صدرا، ۱۳۸۷ش، ص۱۲۲.



) آب وسراب

خود وجود انسان است: بدن و تن ما برای خودمان محسوس است و ما بر روان خود نیز آگاه هستیم و این دو قسمت برای ما شهادت است؛ ولی نسبت به دیگران، روان آنها برای ما محسوس نیست، بلکه غیب است... جالب این است که در روانشناسی امروز مطرح است که انسان غیب دیگری دارد که حتی بر خودش نیز مخفی است و نام آن را روان ناخودآگاه می گذارند... قرآن این مطلب را راجعبه کلّ عالم می گوید و جهان بینی تازهای به انسان می بخشد؛ ملائکه، لوح محفوظ، عرش، کرسی، اینها مربوط به غیب و باطن این عالم اند... .» از سوی دیگر استاد شهید بحث بسیار مهم «آزادی معنوی» را مطرح می کنند: «آزادی معنوی یعنی اینکه انسان در درون خودش موجود آزادی باشد... "به تعبیر استاد شهیدمطهری:

۱. همان، ص۱۲۲و۱۲۳.

۲. همان، ج۲۵، ص۱۷۱.



«بزرگترین برنامهٔ انبیا، آزادی معنوی است، اصلاً تزکیهٔ نفس یعنی آزادی معنوی.»۱ معنویت درونی و بیرونی رابطهٔ متقابل و مکمل هم دارند. «در قرآن، مجاهدهٔ درونی از مجاهدهٔ بیرونی حساب جدایی ندارد؛ نه اینکه یکسری کارها، کارهای بیرونی باشد و یکســری، کارهای درونی. این به دنیای بیرون تعلق داشــته باشــد و آن به دنیای درون و بهاین ترتیب انسان باید یا برون گرا باشد یا درون گرا! اساساً ارزش قرآن به این است که این دو را از یکدیگر جدا نمی کند.»۲

معنویت براساس اعتقاد به ماورای عالم و جهان غیب و باورهای باطنی شکل می گیرد. بهاین معناکه انسان به ماورای حس و جهان فیزیک اعتقاد داشته باشد، جهان ماده را از معنا، صورت را از سیرت و ظاهر را از باطن، جدا نداند؛ بلکه براساس تفکر اصیل اسلامی، میان

۱. همان، ج۲۲، ص ۴۶۱.

۲. همان، ج۲، ص ۳۷۶.



ملک و ملکوت و شهود و غیب پیوند برقرار سازد و به تعدیل نسبت ماده و معنا معتقد باشد. معنویت، پاسخ مثبت به نیازهای درونی و گرایشهای فطری است. معنویت، پیوند انسان با خدا و عالم باطن است و نیز معنویت، اصالتدادن به معنا و متافیزیک است. معنویت یعنی اینکه انسان براساس جهانبینی توحیدی، به مبدأ و معاد باور داشته باشد و خودش را در برابر خود، خدا، جامعه و جهان، مسئول و پاسخ گو بداند. معنویت، ارتباط روحی با معبود است از طریق نماز و رازونیاز و در همه چیز و با همه چیز خدا را منظورداشتن و انگیزه و اندیشه را الهی کردن و انگیخته ها را رنگ و رایحهٔ خدایی دادن.

«...اساساً پیامبران آمدهاند که به بشر آنگونه بینش و جهانبینی بدهند که بشر تاآنجاکه برایش مقدور است، تصوری، هرچند مُجمل، از مجموع نظام آفرینش داشته باشد. خلقت و آفرینش محدود به امور حسکردنی و لمسکردنی که در حوزهٔ علوم حسی و تجربی است، نمی باشد. پیامبران می خواهند بینش انسان را از محسوس تا معقول و از آشکار تا نهان





و از محدود تا نامحدود بالا ببرند. متأسفانه موج اندیشههای محدود مادی و حسی که از مغربزمین برخاسته، به آنجا کشیده که گروهی اصرار دارند همهٔ مفاهیم عالی و وسیع و گستردهٔ جهانبینی اسلامی را تا سطح محسوسات و مادیات تنزل دهند.» ا

«انسان همواره دروازهٔ معنویت و غیب و ملکوت بوده است. میخواهند انسانیت را از سـقوط نجات دهنـد و درعینحال معنویت دینـی را بهحال خود واگذارند. این اسـت آن تناقضی که در اومانیسم وجود دارد.»

همچنین، بجاست به دو تعبیر از استاد شهیدمطهری که هرکدام اصول و فرمولهایی برای معنویتشناسی اسلامی و حقیقیاند، توجه کنیم:

۱. «از نظر قرآن، معنویت پایهٔ تکامل است. این همه عبادات که در اسلام بر روی آن

۱. همان، ج۲، ص۱۳۸ تا ۱۴۱.

۲. نک: یادداشتها، ج۱۱، ص۲۸۰تا۳۹۹.



آب و سراء

تکیه شده است، برای تقویت جنبهٔ معنوی روح انسان است...» ۱

۲. «طبق نظر اسلام، انسان یک حقیقتی است که نفخهٔ الهی در او دمیده شده و از دنیای دیگری آمده است و با اشیایی که در طبیعت وجود دارد، تجانس کامل ندارد. انسان در این دنیا، یک نوع احساس غربت و احساس بیگانگی و عدم تجانس با همهٔ موجودات عالم می کند؛ چون همه فانی و متغیر و غیرقابل دلبستگی هستند؛ ولی در انسان دغدغهٔ جاودانگی وجود دارد. این درد همان است که انسان را به عبادت و پرستش خدا و رازونیاز به خدا و به اصل خود نزدیکشدن می کشاند.» ۲

آری، انسانِ اسلام، درد خدا و درد خلق خدا دارد. درد خود و جامعهٔ خویش دارد و نظام اسلامی نیز باید برنامهها و استراتژیها و راهبردهایش به درد فرد و درد جامعه معطوف

۱. مرتضی مطهری، پیشین، ج۲۴، ص۲۵۸.

۲. همان، ج۲۳، ص۱۳۵و۱۳۶.





شود؛ یعنی با درد خدایی، درد بندگان خدا را داشته باشد و زمینهها را به گونهای هماهنگ، مدیریت کند که عامل صعود فرد و جامعه و تحقق رشد، فلاح، صلاح و سعادت آدمیان شود و برای اشاعهٔ اخلاق الهی و معنویت اسلامی گام بردارد؛ بهبیان دیگر، اقتصاد، سیاست، هنر، آموزش، صنعت و تکنولوژی نظام اسلامی باید روح و رایحهٔ اسلام ناب و معنویت و ارزشها را داشــته باشــد؛ چنان که مهمترین دغدغههای حاکم علیالاطلاق اسلامی در نظام الهی و توحیدی که بنا کرده، درد هدایت، درد معنویت و معرفت و درد بینشهاست. بنابراین ازنظر استاد شهیدمطهری «ایمان به خدا» و ارتباط با حق سبحانه در شکل گیری و تداوم معنویت، اصالت و اعتبار دارد؛ آنهم ایمانی که قرین و رهین عمل صالح قرار گیرد تا رشد تکاملی انسان معنادار شود؛ چنان كه قرآن كريم مي فرمايد: ﴿ الَّيه يَضْعَدُ الْكُلُّمُ الطَّيبُ وَ الْعَمَلُ الصَّالحُ يرْفَعُهُ. ﴾



(=بهسـوی او سـخنان پاکیزه صعود می کند و او عمل صالح را بالا می برد.) پس ایمان، به عمل انسـان ارزش می دهد و عمل صالح ایمان را صعود می دهد و هر دو در کمال هم نقش اصلی را ایفا می کنند. به همین دلیل، دانسـتن و شـناختن و فهم حقیقت به تنهایی کفایت نمی کند؛ بلکه ایمان به آن و تسلیم شدن در برابر آن نیز لازم است. تا

با چنین رهیافتی است که شهیدمطهری «معنویت منفی» و «معنویت اخلاقی» منهای خدا و شریعت را چنین به نقد می کشد: «... در این نوع اخلاق، نه نام خدا در میان است، نه نام غیب و ماوراءالطبیعه و نه نام پیامبر و دین و ایمان؛ معنویت اخلاقی یعنی اینکه

۱. فاطر، ۱۰.

۲. نک: مرتضی مطهری، پیشین، ج۲۶، ص۴۹۱۱ ۴۹.

٣. همان، ص۴۹۴و۴۹۵.





انانیّت و منیّت از بین برود، جانها با یکدیگر متحد شوند و اتحاد و وحدت در کار بیاید.» ابههمیندلیل استاد شهید بر «ضرورت دین» و «اصالت دین» در زندگی انسان و تأمین سعادت حقیقی، اعم از سعادت فردی و اجتماعی و مادی و معنوی، تأکید کردهاند. ۲

### ۱.۲.۱. معنویت منفی و راه ایجاد آن

استاد مطهری در تحلیل ایجایی میفرماید:

می توان گفت معنویت در این حد که همه آن را قبول دارند، یک مفهوم منفی است؛ یعنی منظور از آن نبودنِ یک سلسله از امور است؛ اگر جامعهٔ انسانی و افراد آن به مرحلهای برسند که خودپرست، خودخواه و سودجو نباشند، تعصب نژادی، منطقهای و حتی مذهبی نداشته باشند، این نیستی ها به عنوان معنویت به حساب می آیند. براساس این تلقی از معنویت، اگر

۱. همان، ج۲۴، ص۲۵۲.

۲. همان، ج۲۲، ص۷۵تا۷۷.



این قیدها نباشد، درآن صورت افراد جامعهٔ بشری همه برادروار بهصورت «ما» زندگی خواهند کرد و «منیت» به کلی ازبین می رود. در اینجا نکتهٔ جالبی وجود دارد: اگر از پیروان این طرز تفکر ســؤال کنیم که چگونــه می توان این معنویت منفی را ایجاد کرد، می گویند: بشــر در ذات خودش این صفات را ندارد و یک موجود اجتماعی، یا بهتعبیر مارکس، ژنریک است. اگر بپرسیم: پس خودخواهی و سودجویی و خودپرستی و... از کجا پیدا میشود، خواهند گفت: ریشهٔ همهٔ اینها در مالکیت است. بشر ابتدا بهصورت یک کل و در یک وحدت زندگی می کرد. مرزی میان خود و دیگران قائل نبود. احساس من و تو نمی کرد. اما از وقتی که مالکیت پیدا شد، انانیت و منیّت هم پیدا شد و اگر بتوانیم مالکیت را از میان ببریم، معنویت نيز، البته با تعريفي كه كرديم، حكمفرما خواهد شد.

مالکیت یعنی اینکه اشیا و ابزارهای زندگی و سازندگی به انسان تعلق داشته باشد. وقتی مردم بگویند: خانهٔ من، اتومبیل من، مغازهٔ من، سرمایهٔ من... این تعلق اشیا به انسانها،



به این ترتیب در این نوع اخلاق، نه نام خدا در میان است، نه نام غیب و ماوراءالطبیعه و نه نام پیامبر و دین و ایمان. معنویت اخلاقی یعنی اینکه انانیت و منیت از بین برود، جانها با یکدیگر متحد شوند و اتحاد و وحدت در کار بیاید.

در مقابل این نظر، نظر مخالفی هم وجود دارد که می گوید: اگر ما منشأ منیتها را تعلق اشیا به انسان بدانیم، نفی مالکیت و نفی این تعلقها در همه موارد امکانپذیر نیست. فرضا ایسن کار را در مورد ثروت انجام دادیم و وضع به صورتی درآمد که دیگر خانهٔ من، اتومبیل من، درآمد من... در کار نبود، با سایر امور چه خواهیم کرد؟ یک جامعه بالطبع پُستها و سلسلهمراتب مختلف و متفاوتی دارد. فی المثل حزب احتیاج به رهبر دارد؛ رهبر یا دبیرکل حزب خواهناخواه یک نفر است. افراد دیگر هم به حساب مراتب و درجات خود متفاوت اند. یا



آبوسراب

در مورد دولت، پستها و مشاغل متفاوتی مطرح است. به این ترتیب حتی در اشتراکی ترین جامعه ها، باز بعضی از افراد ازنظر شهرت و معروفیت و محبوبیت جلو می افتند و بعضی دیگر در زاویهٔ گمنامی باقی می مانند. از این مهم تر در مورد مسائل خانوادگی است. آیا زن و شوهر نیز باید اشتراکی باشند و زن من و شوهر من در کار نباشد، یعنی اشتراک مالی باید به اشتراک جنسی منتهی شود؟ می دانیم که این امکان پذیر نیست. به طور خلاصه اگر اضافه و تعلق اشیا به انسان، انسان را تجزیه می کند و به انسان انانیت می دهد، در هر حال تعلق هایی وجود دارد که به هیچروی قطع شدنی نیست.

ازسوی دیگر آنچه انسان را تجزیه می کند و معنویت، به تعبیر شما، را از او می گیرد، تعلق اشیا به انسان نیست بلکه تعلق انسان به اشیاست. تعلق انسان به اشیا یعنی آن علقه و وابستگی درونی که در زبان دین از آن به «محبت دنیا» تعبیر می کنند. اگر من به این خانه و ابسته شدم، آن وقت است که از انسان های دیگر جدا خواهم شد. درواقع، به جای خانهٔ من،





می شوم منِ خانه، یعنی منِ وابسته به این خانه، منِ بنده و بردهٔ این خانه. به عبارت دیگر آنجاکه مضاف و مضاف الیه است، انسان اگر مضاف الیه واقع شود، تکه تکه و تجزیه نمی شود و اگر مضاف واقع شود، به وسیلهٔ مضاف الیه اش خرد می شود و ازبین می رود. پس به عوض اینکه مالکیت انسان را از اشیا سلب کنیم، باید مملوکیت انسان نسبت به اشیا را ازبین ببریم؛ یعنی باید انسان را در درجهٔ اول از درون اصلاح کنیم، نه آنکه صرفاً تغییراتی از برون برای او ایجاد کنیم. انسان را در درجهٔ اول از درون اصلاح درون

ایشان همچنین می گوید: «این سؤال مطرح می شود که با چه وسیله ای می توان مملوکیت انسان نسبت به انسان نسبت به اشیا را از بین برد؟ پاسخ این است که از راه بنده کردن انسان نسبت به حقیقتی که جزو فطرت اوست، حقیقتی که پدید آورندهٔ اوست و انسان به او عشق ذاتی دارد. بندگی خدا، در عین اینکه بندگی است، وابستگی نیست. وابستگی به یک امرِ محدود است که انسان را محدود و کوچک می کند. وابستگی به یک امر نامحدود و تکیه به آن، عین



۵۴

وارستگی و عدم محدودیت است. حافظ می گوید:

خلاص حافظ از آن زلف تابدار مباد که بستگان کمند تو رستگاراناند و از معنویت را در آنها که با ادبیات عرفانی ما آشنا هستند، میدانند که در ادبیات عرفانی، معنویت را در رهایی انسان از مملوکیت نسبت به اشیا میدانند، نه در رهایی اشیا از مملوکیت نسبت به انسان. حافظ می گوید:

غلام همت آنم که زیر چرخ کبود زهرچه رنگ تعلیق پذیرد آزاد است» که خاطر از همه عالم به مهر او شاد است» مگر تعلق خاطر به ماهرخساری

۱. همان، ج۲۴، ص۲۵۲تا۲۵۵.

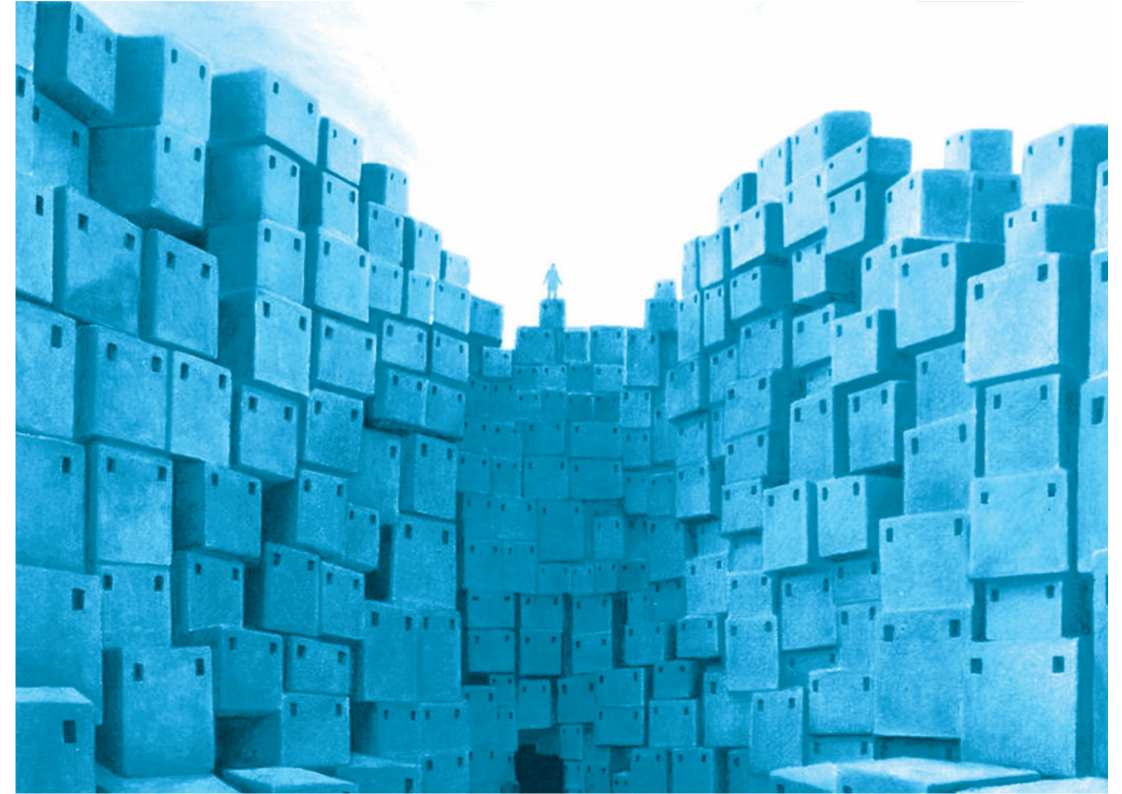


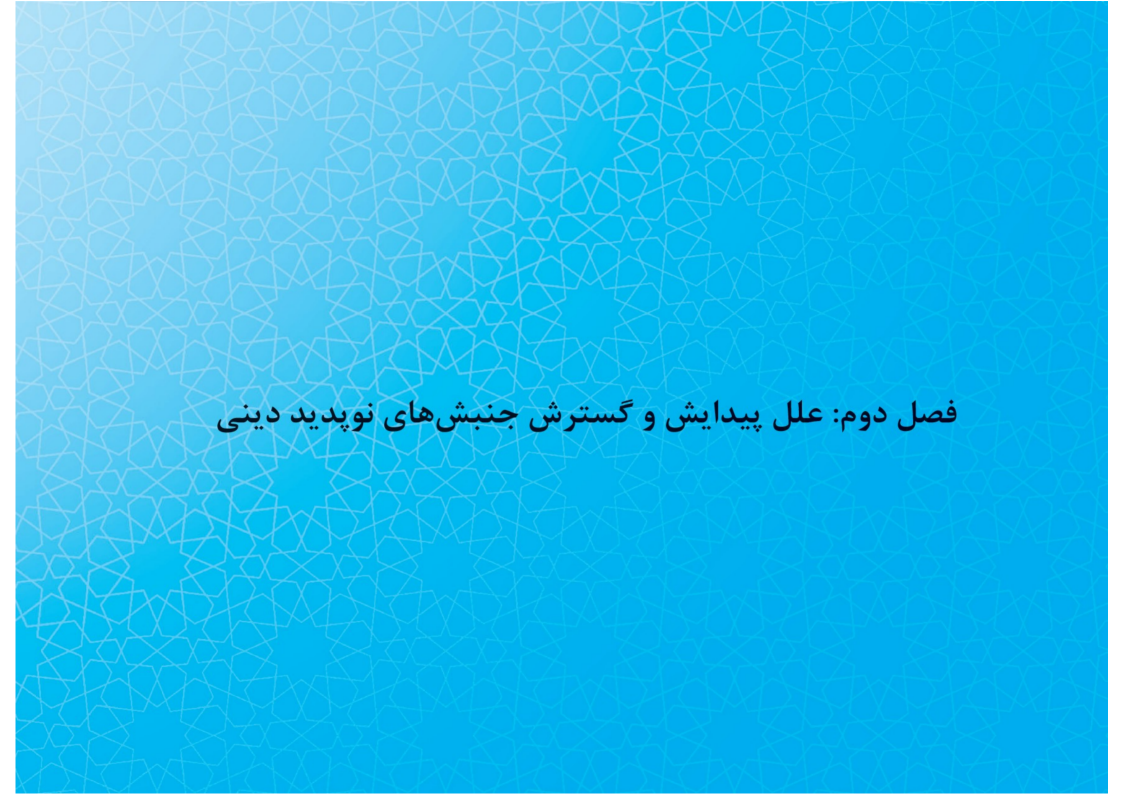


آب وسراب

## ٣.١ مؤلفه شناسي عرفان و معنويت ناب اسلامي











#### ۱.۲. علل پیدایش و رواج جنبشهای نویدید دینی در غرب

- ۱. پدیدهٔ جهانی شدن و جهانی سازی؛
- ۲. ظهور یستمدرنیسم که به شالودهشکنی می پردازد؛
  - ۳. ترویج آیینهای شرقی در قالب تجارت جهانی؛
  - ۴. خلأ معنوی در غرب به خصوص بین نسل جوان؛
- ۵. شکست مکتبهای ماتریالیستی با قالبهای لیبرالیستی در غرب؛
  - ۶. وجود انجمنهای فراماسونری؛
    - ۷. رسانهها و ماهوارهها؛
    - ٨. بحران هويت ديني؛
      - ٩. نياز به امر قدسى؛
- ۱۰. دورسازی جریانهای عرفانی جدید از سیاست و سیاستزدگی؛



۱۱. نامفهومبودن یا مبهمبودن گزارهها و آموزههای دینی در غرب؛

۱۲. تحریف در الفاظ و معانی دینی در غرب و نقش دین گریزانهٔ آن.

# ۲.۲. علـل گرایش و گسـترش عرفانهـای کاذب و جنبشهـای معنویتگرا یا نوپدید دینی در شرق، به خصوص ایران

- ۱. ناآشنایی با مبانی و مؤلفههای شاخص عرفان اسلامی؛
- ۲. نداشتن آشنایی عمیق و همهجانبه با آموزههای عقیدتی و اخلاقی و تربیتی اسلام؛
  - ۳. آسان گیری برخی عرفانهای صوفیانه و جنبشهای جدید دینی در شریعت؛
  - ۴. شریعت گریزی عرفانهای سکولار و معناگرایی بدون بایدها و نبایدهای شرعی؛
- ۵. گروه گرایـــی و بهره گیــری از شـخصیتهای کاریزماتیــک و حتــی ســاختن چنین شخصیتهای مقدس و کاریزما؛





۶. ناآشنایی با ادیان و آیینهای دیگر و تجربههای عرفانی رقیب؛

۷. ارائهنکردن محتوا و معرفت و تجربه و نیز تعبیرهای سلوکی و عرفانی در قالب زبان نوآمد؛

۸. بهرهنبردن از «زبان هنر»، مانند موسیقی، بهصورت منطقی و معقول و گسترده؛

۹. تأکیدهای افراطی بر ظواهر دین و شریعت و غفلت از باطن و لایههای پنهانی تر

#### دینوشریعت؛

۱۰. جذابیتهای تعالیم معنوی گروههای جدید؛

۱۱. کارکردی نشاندادن تجربههای عرفانی و معنوی جنبشهای جدید؛

۱۲. ساده و دردسترسبودن تجربههای معنوی گروههای نو؛

۱۳. صلح گرایی در جنبشهای جدید معناگرا؛

۱۴. حرکت بهسمت جهانی شدن و تأثیر آن در گرایشهای جدید؛

۱۵. روشهای اشتباه یا سخت گیرانهٔ انتقال آموزههای دینی در کودکان و نوجوانان و جوانان؛



۱۶. نداشتن تعامل منطقی و هدفدار و حتی تناقض گویی رسانههای شنیداری و دیداری و... با هم؛

۱۷. فاصلهٔ آرمانها و واقعیتها در جنبههای نظری و عملی دین در جامعه و تبلیغ دشمن بر روی آن؛

۱۸. تنازعات و تعارضات جناحی و جریانی و ظهور قدرت گرایی و منفعت پرستی در میان سیاستمداران جامعه؛

۱۹. وجود زبان و ادبیات خاص، دشواری و فهمناپذیری عرفان مصطلح در جامعه، یا قوّت در توزیع عرفانهای کاذب؛

۲۰. گرایش عرفانهای غیردینی یا ضددینی به جنبهٔ جسمانی و شهوانی و مطرح کردن تجربههای جنسی، گسترش مواد تخدیری و گیاهان دارویی توهمزا و ضمیمه کردن گرایشهای مذهبی برخی از جوانان ناآگاه به آنها و مانند آن؛





۲۱. پوشش اطلاعاتی و خبری و نیز رسانهای و ماهوارهای در گسترهٔ غرب؛

۲۲. رعایتنکردن پلورالیسم اجتماعی دین در عرصهٔ جامعه و ایجاد تنش؛

۲۳. بحران رویارویی سنت و مدرنیته و قرار گرفتن در دوران گذار؛

۲۴. تحریف مفاهیم دینی اصیل مانند زهد، انتظار، مهدویت و عاشورا؛

۲۵. اختلاف نسلها از حیث بینش و گرایش و درنتیجه، آسیبهای گفتمانی بین آنها؛

۲۶. نبود طرح انتقادی و تطبیقی مقولات معناگرایانه در جامعه، بهصورت وسیع و به

زبان نسل جوان؛

۲۷. معرفینکردن الگوهای عرفانی مثبت و موفق در جامعه بهصورت گسترده؛

۲۸. تأکید افراطی بر جنبهٔ فقهی دین و توجه ناچیز یا بی توجهی به جنبههای

اخلاقى عرفانى شريعت اسلامى؛

۲۹. عملنکردن عالمان دینی و مبلغان اسلامی و متصدیان امور فرهنگی به وظیفهٔ خود



به طور بایسته و شایسته و نداشتن استراتژی مشخص برای مدیریت معنویت در جامعه؛ ۳۰. نبود مدیریت معنوی در سطح و ساحت جامعهٔ اسلامی.

#### ۳.۲. سلوک صادق و کاذب

انواع سلوک، ویژگیها و کارکردهای آن را میتوان چنین ترسیم کرد:

|   | سلوک صادق                          | ویژگیهای سلوک صادق                                  | کارکردهای سلوک صادق                                            |
|---|------------------------------------|-----------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|
| 1 | سلوکِ مبتنیبر معرفتِ شهودی         | فقرشناسی و فقریابی وجودی و<br>شهودِ ربط محض به خالق | خودسازی و تهذیب نفس                                            |
| ۲ | سلوک مبتنیبر شریعت برحق<br>محمّدیﷺ | اعتدال در سیر و سلوک و رشد<br>متوازن و هماهنگ       | قرب به خدا، درد خدا و خلق یافتن و<br>همهچیز را برای خدا خواستن |





ِ آب و سراب

| انسان مسئولیتپذیر، اهل درک<br>و درد دینی، و ولایت بر درون و<br>برون یافتن   | خداجو و خداخوشدن و رنگ<br>خدایی یافتن                                | سلوک توحیدی و ولایی                          | ٣ |
|-----------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------|---|
| کامل و مکمل، رهرو و راهبرشدن و<br>خودسنجی بر میزان حق و عدل در<br>همهٔ امور | گامهای سلوک را در صراط<br>مستقیم الاهی برداشتن                       | سلوک مبتنیبر سنت و سیره<br>انسان کاملِ معصوم | ۴ |
| نقشآفرینی در فرهنگ و تمدنسازی<br>اسلامی                                     | جمع بین برهان و عرفان و نیز<br>فهم و شهود و تعبیر و تجربهٔ<br>عرفانی | سلوک مبتنیبر عقلانیت و<br>خردگرایی           | ۵ |
| تواضع، خلوص، صداقت، خودندیدن<br>در هیچ مرحله از مراحل معنوی                 | کشف و شهودهای قدسی،<br>رحمانی و وحیانی                               | سلوکِ مبتنیبر مراقبت دائم و<br>تقوای کامل    | ۶ |
| خودسازی و جامعهسازی،<br>عدالتخواهی و عدالتگستری                             | کمال مطلق خواهی و<br>جاودانه <i>گ</i> رایی                           | فطرتمحورى                                    | ٧ |





آب و سراب

| کارکردهای سلوک کاذب                                                | ویژگیهای سلوک کاذب                                                        | سلوک کاذب                                                      |   |
|--------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|---|
| ذلّت نفس بهجای عزّت نفس                                            | خودسوزی و خودباختگی یا<br>سقوط و نزول                                     | جهل به حقیقتهای نفسانی و<br>کرامتهای وجودی                     | 1 |
| خودخواهی پیدا و پنهان و ادّعاهای<br>کاذب و مَنِ متورّم یافتن       | افراط و تفریط در عمل و رشد<br>نامتوازن نامتعادل، یا رشدِ صفر              | شریعت گریزانه و دینستیزانه                                     | ۲ |
| حذف خود از مسئولیتهای واقعی<br>جامعه و ابزار قدرتهای سلطهجو<br>شدن | تضییع حق خود و خدا و مردم و<br>نیز همه چیز و همه کس را برای<br>خود خواستن | خداگریزی و خودگرایانه                                          | ٣ |
| تبدیلشدن به انسانی بیمصرف یا<br>آلودهشدن                           | انحراف فکری، اخلاقی و اجتماعی<br>یافتن                                    | داشتن الگوهای آلوده و<br>محدودنگرانه                           | ۴ |
| تسلیم توهّم و تخیّلشدن و فریب<br>جریانهای انحرافی را خوردن         | گرفتار جهالت و جمودشدن                                                    | عقل گریزانه و خودستیزانه                                       | ۵ |
| جلوگیری از سیر و حرکت<br>تحولگرایانه و کمالجویانه                  | آرامشهای کاذب و موقتی                                                     | مراقبتهای ذهنی اخلاقی.<br>سلوکی بدون مراقبتهای<br>روحی، رفتاری | ۶ |
| گرفتار خودِ خاکی و منِ سُفلا شدن                                   | دنیاییشدن و اینجهانیشدن                                                   | طبیعت گرایی، غریزهمداری                                        | Y |

نشانهای از او خواهد شد.





آری در سلوک صادق، انسان به معرفت شهودی نفس میرسد و فقر انفسی یا نیاز محض خویش را تجربه کرده و با تمام وجودش درک میکند و ربط صِرف خود با خدا را شهود میکند؛ یعنی خود را در ارتباط با حق میبیند. هیچ چیز را به خود نسبت نمیدهد و به توحید حقیقی میرسد. بنابراین عرفان صادق بر توحید استوار است و عارف، موحد است عرفان صادق خداگرایی محض و دعوت به خود. در این عرفان صادق خداگرایی و دعوت به خود. در این

عرفان، سالک از خود فانی شده و چون قطرهای در دریای اسما و اوصاف الهی غرق شده و

متصف به اوصاف خدای سبحان و متخلق به اخلاق الهی میشود و تجلی گاه حق سبحانه و

دیگر آنکه در عرفان صادق، عقلانیت حاکم است. در این عرفان، عقل در همهٔ ساحتهای سلوک و منازل عرفانی و مقامات معنوی حضور فعال دارد و بین عقل و عشق تنافی و تضادی نیست. در عرفان صادق، جنگی بین سیروسلوک با علمودانش نیست و تضادی بین



عقل و خردورزی با عشق و مستی وجود ندارد و چنین عرفانی، سالک عالم و عاقل و عاشق تربیت می کند. عارفی تکلیف گرا و وظیفه شیناس و وظیفه گرا می پرورد تا عقل به انزوا نرود و علمودانش منزوی نشود و عشق از ملکوت به ملک نیاید و کوچه بازاری نشود و تکلیف فراموشش نشود.

#### نتيجهگيري

عرفان اسلامی عرفانی جامع و کامل است که کارکردهای -معرفتی و معنویتی - دارد و در متن زندگی حضور دارد و با هرگونه رهبانیت افراطی، درون گرایی محض، خلسه گرایی و خلوت گرایی غیرمعقول و ریاضتهای نامشروع مخالف است. این عرفان، خردگرا و معتدل است؛ اما عرفانهای سکولار و کاذب، اگر اطلاق نام عرفان به آنها درست باشد که نیست، از عقلانیت و اعتدال محروم اند و انسان را گرفتار ریاضتهای نامعقول و نامشروع کرده و



آب و سراب

از درکِ دردهای اجتماعی باز میدارند. معنویتهای غیردینی با فطرت انسان و نیازهای همهجانبهٔ او در تباین و تضادند. بنابراین عرفان صادق و درست در عرفان وحیانی و دینی، بهخصوص در عرفان اسلامی، متجلی است و بروندادهای فراوان و الگوهای تمامعیار دارد. عرفان کاذب نیاز از التقاط و انحراف رنج میبرد و نمی تواند به اشباع گرایشهای معنوی صادق و نیازهای عرفانی اصیل انسان پاسخ منطقی و شایسته دهد.

#### برای مطالعه بیشتر

۱.محمد تقی مصباح یزدی، در جستجوی عرفان اسلامی، قم، موسسه آموزشی و پژوهشی امام خمینی. ۲.تهرانی، مجتبی، در آمدی بر سیر و سلوک، تهران، پژوهشگاه فرهنگ و اندیشه اسلامی. ۳.احمد حسین، شریفی، در آمدی بر عرفان حقیقی و عرفان های کاذب، قم، صهبای یقین. This document was created with Win2PDF available at <a href="http://www.daneprairie.com">http://www.daneprairie.com</a>. The unregistered version of Win2PDF is for evaluation or non-commercial use only.