- Signil, is on

سرشناسه: عایدی شاهرودی، محمدرضا، ۱۳۵۹ -

عنوان و نام پدیدآور: رهنما مناظره در مرو، علی بن موسی الرضا(ع) و مناظره با فقیه زیدیه/

نویسنده محمدرضا عابدی شاهرودی؛ به سفارش آستان قدس رضوی، معاونت تبليغات و ارتباطات اسلامي.

مشخصات نشر: مشهد: انتشارات قدس رضوی، ۱۳۹۱.

فروست: رهنما.

شابك: 978-600-6543-36-9

وضعیت فهرست نویسی : فییا

یادداشت: کتابنامه.

موضوع: علىبن موسى (ع)، امام هشتم، ١٥٣؟ - ٢٠٣ق. -- مناظرهها

شناسه افزوده: آستان قدس رضوی معاونت تبلیغات و ارتباطات اسلامی

شناسه افزوده : موسسه انتشاراتی قدس رضوی رده بندی کنگره : ۱۳۹۱۳۵/۴۷BP ور۱۶ع/

رده بندی دیویی : ۹۵۷/۲۹۷

شماره کتابشناسی ملی: ۵۶ ( ۲۸۲۱





#### ۹۰ 🚓 مناظره در مرو

#### على بن موسى الرضاك و مناظره با فقيه زيديه

نویسنده: محمدرضا عابدی شاهرودی

آستان قدس رضوي

چاپ سوم: پاییز ۱۳۹۱ (ویرایش جدید)

معاونت تبلیغات و ارتباطات اسلامی

نشانی: حرم مطهر امامرضا الله ادارهٔ پاسخ گویی به سؤالات دینی و اطلاع رسانی

تلفن: ۲۰-۳۲۰۲۳ دورنگار: rahnama@aqrazavi.org

ويراستار: حسين حبيبي

طراح لوگوی رهنما: مسعود نجابتی













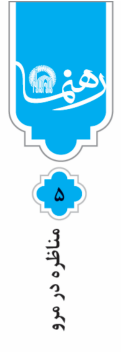
و زیباترین، دقیق ترین و ساده ترین پاسخها را پیشِ رو بگذارد، گسترش و دوام خود را تضمین کرده است.

مهم، انتخاب بهترین راه است...

و **رهنما** گامی است در این مسیر.

همگام ما باشید و با طرح دیدگاههای رنگارنگتان، یاریمان کنید.





# مناظره در مرو على بن موسى الرضائة و مناظره با فقيه زيديه

#### مقدمه

یکی از مشهورترین مناظرههای امام رضای مناظره با «سلیمان مروزی» است. سلیمان که بزرگ متکلمان خراسان و از بزرگان زیدیه بود، خیال می کرد کسی جز او عالم و دانشمند بنی هاشم نیست و نزد مأمون نیز بر این ادعای خود پافشاری می کرد. مأمون به او پیشنهاد داد که برای روشن شدن ماجرا، با علی بن موسی الرضای به مناظره بنشیند. سلیمان که از پیروزی خود مطمئن بود، این پیشنهاد را پذیرفت؛ اما در نهایت به این حقیقت معترف شد که امام رضای عالم ترین و دانشمند ترین مردم است.





# مرو؛ جلوهگاه شکوه علم و زیبایی طبیعت

باد بهاری در کوچههای مرو وزیدن گرفته بود. نشانههای طراوت و زندگی در همه جا هویدا بود. شکوفه درختان و گلهای بهاری، نم نم باران و رقصِ پرندگان در میانِ شاخههای درختان. در برابرِ بادِ بهاری باید ایستاد تا با آدمی، همان کند که با شاخههای مرده می کند. تو گویی زندگی دوباره به هر بی جانی می بخشد.



مرو مرکزِ دانشـمندان و عالمان و متکلمان بود. به نظر میرسـید که هر کس در هر فن و رشته و علمی صاحب رأی میشد، خود را به مرو میرساند تا آینده درخشانی برای خود بیابد. اگر از میان باغهایِ مرو میگذشتی، حلقههای مباحثه را در کنارِ چشمهساران و سایه درختان میدیدی که چگونه با حرارت، در خنکای هوای بهار، با هم گفتوگو میکنند.

آری، در شرقی ترین قسمتِ مرو که محلِ باغها و دشتهای شقایق بود، خانه بزرگی وجود داشت که چشمِ بسیاری از دانشمندان به آن بود و همواره با احترام به آن مینگریستند؛ زیرا میدانستند بزرگترین متکلمِ سراسرِ خراسانِ بزرگ، در آنجا زندگی میکند. من هم در همین خانه ساکن بودم؛ هم به عنوان شاگرد و هم به عنوان پسرعمویِ بزرگترین متکلمِ خراسان، که کسی نبود جز «سلیمان مروزی».





#### مجلس سليمان

همچون عصر هر پنجشنبه، بعد از مجلس درس سلیمان، بزرگان زیدیه که از اقوام و

۱. زیدیه طائفهای از شیعه هستند که پس از زید بن علی و یحیی بن زید، به تدریج به مذهبی گراییدند که زیدیه نام گرفت. آنان در اصول به چهار امام از ائمه معصومین معتقدند؛ گرچه همه دوازده امام را محترم می دانند و به عنوان عترت رسول الله هی مودت آنها را واجب می شمارند. اما پس از امام چهارم، نظریهای برای آنها در امامت پدید آمد که هر شخصی از اولاد امیرالمؤمنیت و حضرت فاطمه زهرای که برای جهاد در راه خدا قیام کند و عادل نیز باشد، از نظر آنان امام است؛ اما هیچ کدام از زیدیه به شروطی که در امامت ائمه دوازده گانه است، همچون: عصمت، علم لدنی، الهام از سوی خداوند و سبرای امامان زیدی قائل نیستند. لازم به یادآوری است که زید بن علی و یحیی بن زید، خود را در مقام امامت نمی دانستند؛ هرچند برای خود، اهلیت امامت در امر به معروف و نهی از منکر را محفوظ می دانستند. (که امامتی همچون امام بودن در نمازِ جماعت است) آنان به این دلیل منصب امامت الهی برای خود قائل نبودند که سعی در گرفتن اذن از امامان معصوم هی برای این امر (یعنی امر به معروف و نهی از منکر) داشتند.



خویشان سلیمان بودند، نزد او جمع می شدند و درباره امور جاری، به بحث و سخن می نشستند. سلیمان علاوه بر این که بزرگ متکلمان خراسان بود، ریاست زیدیه خراسان را نیز بر عهده داشت. اگر کسی سلیمان را نمی شناخت، با همان نگاه اول درمی یافت که او صاحب منصب و بزرگوار است. محاسنی انبوه و بلند داشت. دستار سرش را به شیوه خراسانی می بست و همیشه لباسهایی فاخر و آراسته بر تن می کرد. خود را عادت داده بود که به کسی خیره نگاه نکند و معمولاً به زمین یا آسمان می نگریست. به دانستن، اشتیاق بسیار داشت و گاه می شد که هفته ها به مسئله ای که نمی دانست، می اندیشید و در این مدت، خواب و خوراک را بر خود حرام می کرد.

گرداگرد مجلس را بزرگان زیدیه گرفته بودند. همه بر کرسیهای آراسته تکیه زده و بحث و سخن در میانشان گرم بود. برای من هم افتخاری بود که میتوانستم از ایشان پذیرایی کنم. اندکی که از آغاز مجلس گذشت، «احمد بن هلال» که از پسرعموهای ما بود، رو به سلیمان

### کرد و گفت:

«ای سلیمان بزرگوار! حال که همه ما در اینجا جمع هستیم، صلاح میبینم که مسئلهای را با شما در میان بگذارم».

نگاه همه به احمد دوخته شد. سلیمان رو به او گفت:

«بگو احمد، چه میخواهی بگویی؟»

من ظرف میوه را در میان مجلس گذاشتم و در گوشهای نشستم تا بهتر بتوانم گفتوگوهای طرفین را بشنوم.

احمد گفت: «مسئله در مورد خلیفه و ولیعهد است؛ همانطور که میدانید علی بن موسی الرضایی، ولایتعهدی مأمون را پذیرفته است. این امر موجب شده تا حتی بعضی از فرزندان موسی بن جعفر نیز با ایشان به خصومت برخیزند».

از گوشه دیگر مجلس، «ابوالفتاح» که از فقیهان خراسان بود، افزود:



«آری، چنین است؛ من با برخی از ایشان به سخن نشستم و چنین دریافتم که بعضی از آنان از علی بن موسی الرضای گله دارند که چرا ولایتعهدی عباسیان را پذیرفته است. ما باید بدانیم که چه موضعی در برابر او خواهیم داشت».

نگاهِ من به سوی سلیمان بود که با دقت به گفتههای بزرگانِ زیدیه گوش سپرده بود. پس از لحظهای سکوت رو به ایشان کرد و گفت:

«میدانم که شما در این باب نگران هستید و میهراسید که سرنوشت فرزندان ابوطالب چه خواهد شد. مأمون خلیفه بسیار زیرکی است و میداند که اگر بتواند علی بن موسی الرضای کنار خود داشته باشد، مانع شورش علویان و دوستدارانِ علی بن ابیطالب خواهد شد؛ با این حال، آن بزرگوار جدای از آن که مجبور به پذیرش ولایت عهدی بوده، شرط کرده است که در هیچ مسئله حکومتی دخالت نکند».

در این هنگام «قاسم» که خواهرزاده سلیمان بود، به سخن درآمد و گفت:

«اما ای دایی بزرگوار! علی بن موسی الرضای چنین ادعا دارد که سرآمد دانشمندان زمانه و عالمِ بنیهاشم است و از هر کسی به جانشینی و امامت پس از رسول الله الله الا الله الا الله اعلام کرده است».

من به یاد داشتم آن هنگامی را که در نیشابور بودم و آن بزرگوار را از فاصلهای دور دیدم که بر بلندی ایستاده بود و به همه کسانی که به کتابت سخنان ایشان مشغول بودند، چنین فرمود: «لا الله الا الله حصنی (قلعهای) است که من شرط ورود به آنم.» برای همین به سخن درآمدم و رو به همه حاضران گفتم:

«آری، من آن زمان در نیشابور بودم و در میانِ جمعی بیش از چندهزار نفر که همه آنان کاتبان و نویسندگان و عالمان بودند، نشسته بودم که عین این عبارت را از آن بزرگوار شنیدم». سلیمان نگاهی به من کرد و گفت:

«آری، ای عبدالله! مطلب همان گونه است که تو گفتی».



ابوالفتاح رو به سلیمان کرد و گفت:

«اما نکته دیگری نیز مطرح است ای سلیمان!

دوباره همه متوجه ابوالفتاح شدند.

«اگر او خود را بزرگِ دانشمندانِ بنی هاشم معرفی کند، آنگاه علویان و شیعیانِ امیرالمؤمنین در گفتار و رفتار از او تبعیت خواهند کرد؛ حال آن که طریقه ما چیز دیگری است. می دانید که او همچون ما عمل نمی کند، اما ما تو را در میانِ خود داریم که بزرگِ متکلمانِ خراسان هستی و بی گمان اکنون در میان بنی هاشم کسی عالم تر از شما نیست».

سکوت،مجلس رافراگرفته بود.من در نگاهِ همه می خواندم که به گفته های ابوالفتاح می اندیشیدند. من نیز در این فکر بودم که ابوالفتاح چه نتیجه ای می خواهد از گفته های خود بگیرد.

«به نظرم لازم است که خودِ شما وارد ماجرا شوید و به همه نشان بدهید که عالمِ بنیهاشم در این زمان، از زیدیه میباشد و علویان و شیعیان باید ما را سرمشق خود قرار دهند». من مطمئن بودم که بیشتر حاضران در مجلس، با گفتههای ابوالفتاح کاملاً موافقند. سیره و شیوه علی بن موسی الرضای پن نبود که ما به آن اعتقاد داشته باشیم. اساساً ما در بسیاری از موارد، در کی از گفتار و رفتارِ ایشان نداشتیم. ناگهان صدای «ابوسعید» را شنیدم که یکی از همدرسان سلیمان بود.

«ای سلیمان بزرگوار! به نظر من شما باید نشان بدهید که بزرگان و دانشمندان زیدیه نیز از علی بن موسی الرضای کمتر نیستند و میتوانند در علم و دانش با او برابری کنند؛ بی گمان شما به سادگی میتوانید او را در مناظرهای مغلوب کنید. باید این طور بشود تا حقیقت برای همه آشکار گردد».

صدای تأیید از هر گوشه مجلس برخاست. احمد بن هلال همه را دعوت به سکوت کرد و رو به سیلمان گفت:

«چه میفرمایید؟ صلاح میدانید برای گفتوگو با او نزدِ خلیفه بروید؟».





من که نزدیکتر از همه به سلیمان نشسته بودم، دانستم که او در اندیشهای عمیق فرو رفته است. پس از اندکی تأمل، با صدایی آهسته گفت:

«با این که خوش ندارم از او سؤالاتی بکنم و مناظرهای داشته باشم که او در نهایت شکست بخورد، اما شاید لازم باشد آن گونه که گفتید، بشود».

ابوالفتاح با صدای بلند گفت:

«احسنت بر شما عبدالله!».

و سپس خطاب به من گفت:

«هر چه زودتر پیکی را به سـوی خلیفه فرسـت و اعلام کن که سلیمان قصدِ زیارتِ ایشان را دارند».

من سری به نشانه اطاعت تکان دادم و گفتم:

«هماکنون پیکی به سوی دربار خلیفه میفرستم و مطلب را خواهم گفت».



سلیمان که هنوز در خود فرو رفته بود، گفت:

«اما اگر بخواهم برای مناظره با علی بن موسی الرضای بروم، چرا درخواست ملاقات با خودِ ایشان را نداشته باشم؟».

ابوالفتاح لبخندی زد و گفت:

«فکر می کنید خلیفه می تواند از صحنه روبه رو شدنِ علی بن موسی الرضای با سلیمان صرف نظر کند؟ اگر قرار است مناظرهای برگزار شود، باید در حضور خلیفه باشد تا با چشمهای خودش بنگرد که چه کسی عالم بنی هاشم است».





## در دربار مأمون

من و سلیمان به احترام مأمون، خم شدیم و پس از لحظه ای به او نگریستیم. مأمون عباسی بر تختِ خلافتِ پدرانش در تالار زیبای عمارتِ خلافت نشسته بود؛ تالاری که گفته می شد با زیباترین و بهترین زيور آلات تزئين شده تا چشم هر مهماني را خيره كند. گويي مأمون مي خواست جلوه كسري را در مقابل خود خاموش کند. گرداگرد تالار بزرگان عباسی ایستاده بودند و با نگاهی نه چندان خوشایند به من و سلیمان مینگریستند. می توانستم ببینم که کینه و نفرتی دیرینه از ما در دل دارند. «خوش آمدی ای سلیمان! مدتها بود که خبری از شما نداشتیم».



سلیمان با احترام رو به مأمون گفت:

«از شما سپاس گزارم ای خلیفه والا مقام! همان گونه که میدانید به درس و بحث میپردازم و به تربیت شاگردانی مشغولم تا این راه را ادامه بدهند».

مأمون لبخندی زد و گفت:

«میدانید که ما بسیار به ترویج علم و دانش علاقه داریم و از هر کمکی در این راه دریغ نخواهیم کرد؛ به همین سبب علی بن موسی الرضای را به اینجا آوردهایم تا همه دانشمندان زمانه، از وجود ایشان استفاده کنند. شما ای سلیمان! حتماً به کمال و دانش ایشان معترفید؟». من دریافتم که خلیفه میخواهد از همان ابتدا کاری کند که سلیمان از او بخواهد تا با علی بن موسی الرضای وارد مناظره شود. سلیمان گفت:

«البته شما درست می فرمایید ای خلیفه والامقام! با این حال دانشها و علوم بسیاری در این جهان وجود دارد که همه از آن آگاه نیستند».





طعنه سلیمان مؤثر افتاد و صدای همهمه از بزرگان در تالار برخاست. مأمون که توجهش بیشتر جلب شده بود، با حالت زیر کانهای پرسید:

«ميخواهي با ايشان به مناظره بنشيني؟».

سليمان بالبخند ياسخ داد:

«چرا که نه».

مأمون گفت:

«و فقـط اگـر بتوانی او را در یک زمینه مغلوب کنی، بر من و همه بزرگانی که در این تالار جمع شدهاند، آشکار خواهد شد که تو به واقع، بزرگترین متکلم خراسان، بلکه سراسر بلادِ اسلامي هستي».

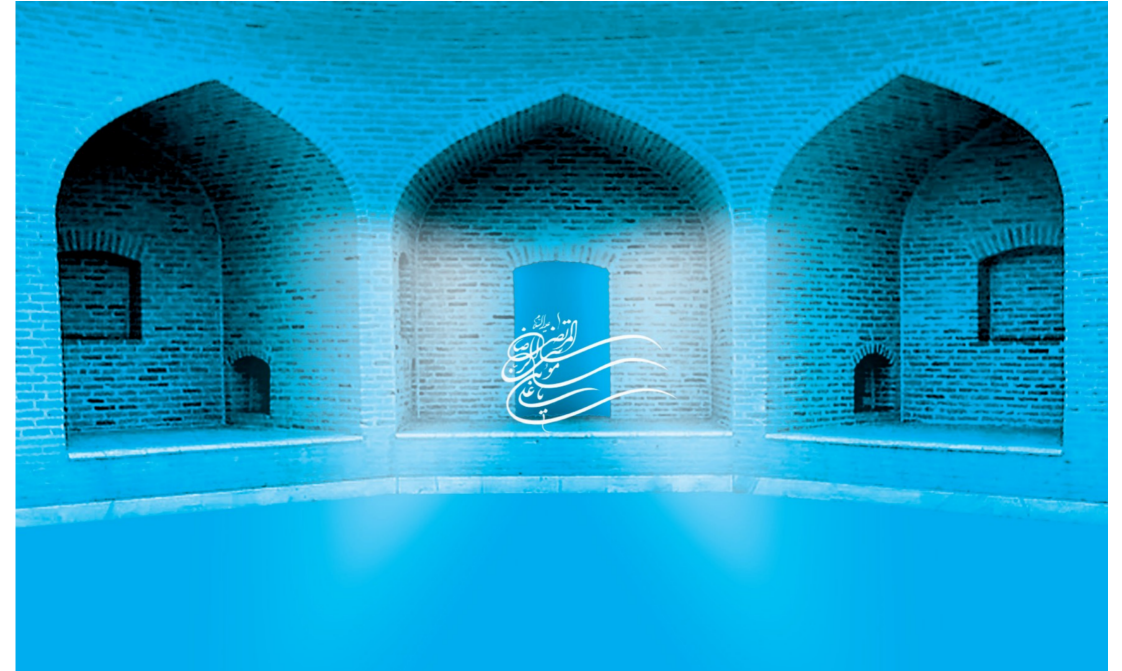
سلیمان با غرور پاسخ داد:

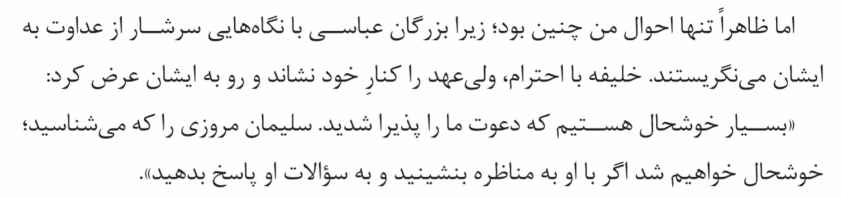
«هر چند که امر بر من آشکار است، اما آن را نشان خواهم داد».



#### مناظره

با ورود علی بن موسی الرضای همه به احترامش برخاستند و سر به زیر انداختند. من که منتظر زیارت ایشان از نزدیک بودم، با اشتیاق به ایشان مینگریستم؛ چنان که انگار گمشده خود را پیدا کردهام. چهرهای بسیار زیبا و نورانی داشت که آثار یقین و حق در آن آشکار بود. لباسی یکدست و پاکیزه بر تن داشت و با قدمهایی آرام و استوار که توکل بر حق، در هر قدم آن آشکار بود، پیش میآمد. نمی توانستم نگاه از آن بزرگوار بردارم. برای من حالتی پیش آمد که یک لحظه پنداشتم از او محبوب تر در نزد من کسی نیست.





ناگهان دیدم که چند نفر که دفتر و قلمدان در دست داشتند، با اشتیاق وارد تالار شدند و به سرعت آماده نوشتن گفتههای حضرت رضایط شدند. این امر از نگاه سلیمان نیز دور نماند. چنین صحنهای را در نیشابور هم شاهد بودم. بسیاری از دانشمندان اصرار داشتند که کلمه به کلمه گفتهها و فرمودههای ایشان را به نگارش درآورند تا بتوانند درباره آنها تحقیق و تدبر نمایند.





نگاهِ على بن موسى الرضائي به ما افتاد. من كه بسيار تشنه نگاه آن بزرگوار بودم، با علاقه به ايشان مىنگريستم. اما سليمان همه تالار را از نظر گذراند و گفت:

«یا اباالحسن! بسیار خوشنود خواهم شد اگر به بعضی از سؤالات من پاسخ بدهید؛ خصوصاً در موضوع بداء که من معتقد به آن نیستم و شنیدهام که شما قائل به آن هستید».

۱. بداء یکی از تعلیمات امامیه است. در بین فلاسفه و متکلمین و حتی عرفا، آرای گوناگونی درباره بداء پدید آمده است. وجه مشترکِ درستِ نظراتِ آنان این است که بداء از سنخ تغییر در علم یا تغییر در مشیت که منجر به تغییر ذاتِ باری می شود نیست؛

من که بی صبرانه منتظر شنیدن کلام آن بزرگوار بودم، حتی یک لحظه نیز از ایشان چشم برنمی داشتم. پس از لحظه ای علی بن موسی الرضای رو به سلیمان کرد و فرمود:

«ای سلیمان! چگونه بداء را قبول نداری؟!».

سليمان پاسخ داد:

«این که چرا من بداء را ا قبول ندارم، مسئله دیگری است که به آن خواهیم پرداخت، اما اکنون دوست دارم اگر شما معتقد به بداء هستید و اگر می توانید، در این باره از پدران خود

بلکه از سنخ تغییر اقتضائات سلسله علت و معلول است از آن جهت که این سلسله مقتضی آن است، به جهتِ دیگری که مشیت خداوند اقتضاء می کند. برای مثال: اگر یک رویداد به سلسله علل و معلول منوط باشد، در شرایط و موقعیت خاص واقع می شود؛ اما چون هر رویداد در نهایت، مشروط به مشیت الهی است و خود سلسله علل نیز با مشیتِ عامه الهی کار می کند، از این رو اشیاء و حوادث اگر خداوند آنها را به روال عام سببی و مسبّبی قرار دهد، طبق اقتضای علل واقع خواهند شد. اما اگر آنها را به روال عام سببی قرار ندهد، اشیاء و حوادث برخلاف آن روال واقع خواهند شد. در این صورت، حقیقتی به نام بداء آشکار می شود. محو و اثباتی که در قرآن کریم آمده است نیز ناظر به همین است. ﴿ يَمْحُوا اللّهُ ما یَشاءُ وَ یُثْبِتُ وَ عِنْدَهُ أُمُّ الْکِتاب ﴾، رعد، آیه ۳۹.



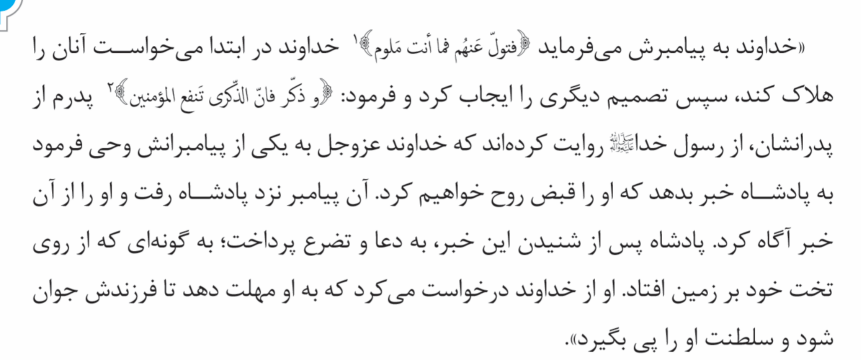
برای ما روایت کنید».

على بن موسى الرضاطية فرمودند:

«از حضرت صادق الله این سخن روایت شده است که فرمودند: خداوند دو علم دارد؛ علمی مخرون و مکنون که کسی به جز خودش از آن علم آگاهی ندارد و بداء از آن علم نشات می گیرد و علمی که به ملائکه و پیامبرانش تعلیم فرموده است و علمای اهل بیت پیامبر ما نیز از آن آگاهند».

من تا به حال نظیرِ این حدیث را نشینده بودم. در چهره سلیمان نیز خواندم که با شنیدن این حدیث، گرفتار شده است.

«ای علی بن موسی الرضایه! دوست داریم اگر می توانید این مطلب را از کتاب خدا اثبات کنید». علی بن موسی الرضایه فرمودند:



با این که تا آن زمان، در محضر بسیاری از متکلمان و دانشمندان بودم، اما کلام علی بن موسی الرضای آنقدر زیبا و شیوا بود که نظیر آن را نشنیده بودم. پس مشتاقانه کلام آن

١. ذاريات، آيه ۵۴. از آنان اعراض كن؛ مورد ملامت واقع نخواهي شد.

۲. ذاریات، آیه ۵۵. تذکر بده، زیرا تذکر دادن برای مؤمنین نافع است.





«خداوند به آن پیامبر وحی فرمود که نزد پادشاه برو و به او خبر بده که مرگ او را به تأخیر انداختم و پانزده سال بر عمر او افزودم. پیامبر عرض کرد: خدایا! تو خود میدانی که من تاکنون دروغ نگفته م. خداوند به او وحی فرمود که تو بنده ای هستی مأمور. این خبر را به او ابلاغ کن. خداوند درباره کارهایش مورد سؤال واقع نمی شود».

آنگاه حضرت رضا رو به سلیمان کرد و فرمود:

«گمان می کنم در این موضوع، همانند یهودیان می اندیشی».

رنگ از روی سلیمان پرید. همه حاضران در تالار، با حیرت به او چشم دوخته بودند. سلیمان هر طور که بود خود را جمع کرد و گفت: «از چنین چیزی به خدا پناه میبرم! مگر یهودیان چه میگویند؟». حضرت پاسخ دادند:

«یهودیان می گویند ﴿یدُ اللّهِ مَغْلُولَةٌ ﴾ (= دست خدا بسته است) و منظورشان این است که خداوند از کار خود فارغ شده و دست کِشیده است و دیگر چیزی ایجاد نمی کند؛ خداوند هم در پاسخشان می فرماید: ﴿غُلَّتْ أَیدِ بِهِمْ وَلُعِنُوا بِمَا قَالُوا ﴾».





### شب قدر

تا آن لحظه، این حالت را در چهره سلیمان ندیده بودم. برای اولین بار بود که چشمهایش خیره مینگریست. نمی توانست نگاه از آن حضرت بگیرد. من که به او از همه نزدیک تر بودم، با صدایی زمزمهوار گفتم:

«ای سلیمان بزرگوار! همه مجلس به شما توجه دارند؛ بهتر است کلامی بگویید».

سلیمان نگاهی به من انداخت و هر طور که بود، بر خود غلبه کرد. نگاهش را دوباره به سمت حضرت برگرداند و پرسید:



«آیه ﴿انَّا أَنْزَلْنَاهُ فِی لَیلَةِ الْقَدْرِ ﴾ درباره چه امری نازل شده است؟ حضرت علی بن موسی الرضائی فرمودند:

«ای سلیمان! خداوند در شب قدر، مقدرات عالم را تا سال آینده، از مرگ و زندگی، خیر و شر، رزق و روزی، همه را مقدر میفرماید و آنچه را در آن شب مقدر کند، محتوم و قطعی است. ای سلیمان! بعضی از امور در نزد خداست و منوط و موکول به اراده اوست. آنچه را بخواهد، مقدم میدارد و آنچه را بخواهد، محو می کند».

سخن که به این جا رسید، سلیمان بی اختیار سر بلند کرد و گفت:

«از امروز به بعد، به خواست خدا، بداء را انکار نخواهم کرد و آن را دروغ نخواهم دانست». صدای همهمه از همه جای تالار برخاست. من نمی توانستم باور کنم که سلیمان به این

۱. قدر، آیه ۱. ما قرآن را در شب قدر نازل کردیم.

سرعت تسلیم شده باشد. از حالت و رفتارش آشکار بود که دیگر مناظره نمی کند؛ بلکه بیشتر همچون شاگردی می ماند که در محضر استادش باشد.



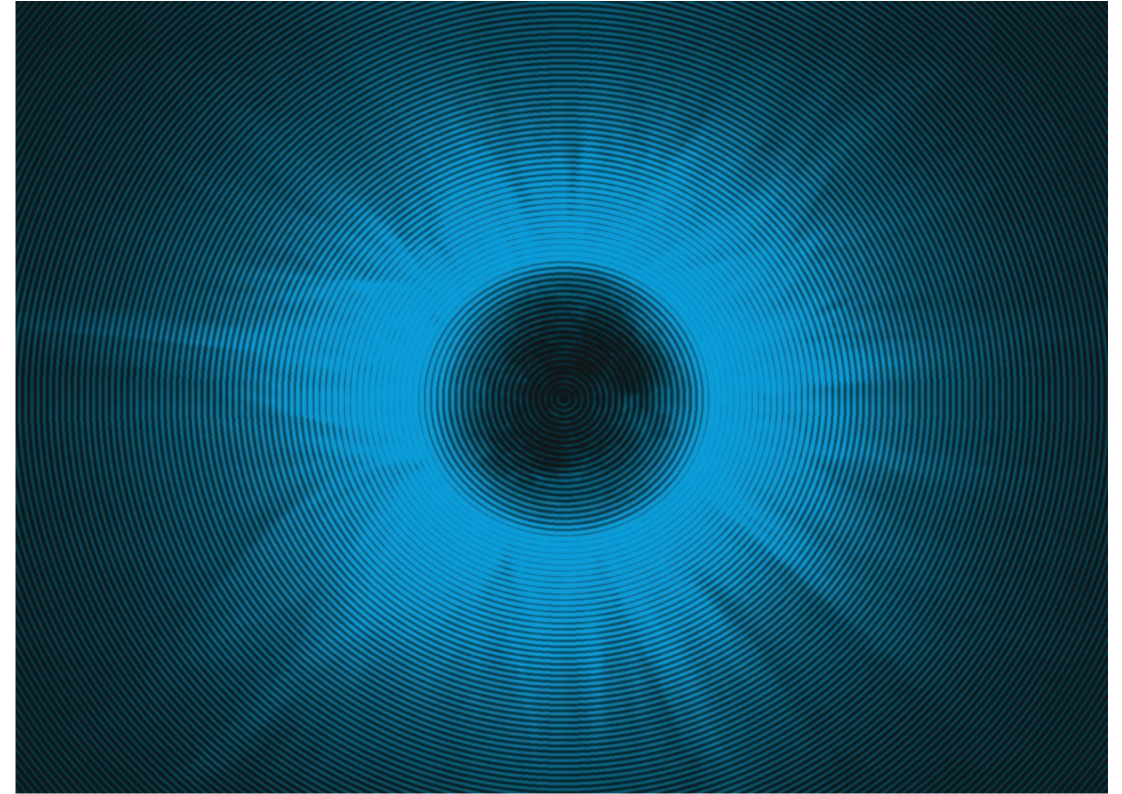


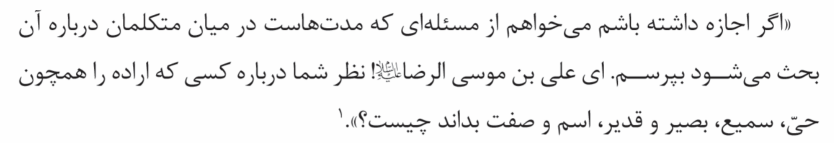
#### اراده خداوند

مأمـون كـه بر تختِ خلافت خود تكيه زده بود، نگاهى به جمـع حاضر در تالار انداخت و سليمان را مخاطب قرار داد:

«ای سلیمان! هر چه میخواهی از اباالحسن سؤال کن؛ شاید دیگر چنین فرصتی به دست نیاوری».

صدای خنده در تالار پیچید. من در حیرت بودم که سلیمان چگونه میخواهد این طعنه خلیفه را پاسخ بدهد. سلیمان لحظهای در خود فرو رفت و گفت:





صدای همهمه حاضران دوباره در تالار پیچید. مأمون با حالتی که نمی توانستم معنای آن را دریابم، به حضرت رضایه مینگریست. من با این سؤال به یاد مباحثههای بی شمار و بی حاصلِ سلیمان و همدرسان و شاگردان او افتادم. مدتها بود که سلیمان و سایر متکلمان درباره این مسئله با هم به سخن نشسته بودند و در نهایت، به هیچ پاسخ قانع کنندهای نرسیده بودند. حضرت رضایه در این هنگام فرمود:

«ای سلیمان! شـما می گویید که اشـیاء پدید آمدهاند و با یکدیگر تفاوت دارند، چون او

۱. مقصود سلیمان این بوده که اگر کسی اراده را اسم و صفتِ ذاتِ باری تعالی بداند، چنان که حیّ، سمیع و بصیر اسم و صفت ذات می باشد، چه می شود؟





خواسته و اراده کرده است؛ ولی نمی گویید که آنها پدید آمدهاند و با یکدیگر تفاوت دارند؛ چون او سمیع و بصیر است. این دلیلی است بر این که آنها مثل سمیع و بصیر و قدیر نیستند». به ناگاه چهره سلیمان در هم شد. قدمی به سوی حضرت برداشت و گفت:

«او از اول و ازل مریده بوده است؟». ۲

۱. پاسخِ امام به این معناست که پیدایشِ اشیاء و تفاوتِ آنها به این سبب است که خداوند خواست و اراده کرد، اما به این سبب نیست که او سمیع و بصیر است و این دلیل میباشد بر این که اراده، مثل سمیع و بصیر و قدیر نیست. از این رو اسم و صفتِ ذات نیست؛ بلکه اراده ای که منشأ پیدایش و تفاوت اشیاء می شود فعل خداست. البته این مبحثی بسیار دشوار است که هنوز فلاسفه و متکلمان از گشودن معضلاتِ آن برنیامده اند و امام با جمله ای بسیار فشرده، ملاک گشودن معضلهای مبحث اراده الهیه را در این حدیث تعلیم داده اند و آن ملاک این است که در صفات الهیه، تنها صفتی که وجود و عدمِ اشیاء و تفاوت آنها در موجودیت و جز اینها در مرتبه تأثیر الهی به آن استناد می یابد، صفت اراده است. به این دلیل در احادیث امامیه، اراده از این حیث، صفتِ فعلِ خدا دانسته شده است؛ بدین معنا که اراده خدا نیز فعل اوست؛ اما فعلی که منشأ دیگر افعال و تأثیرات الهی می باشد.

۲. یعنی متصف به صفت اراده بوده است.



«ای سلیمان! آیا ارادهاش چیزی است غیر او؟».

سليمان ياسخ داد:

«آرى».

حضرت ادامه دادند:

«پس در این صورت، چیزی غیر از خود او را از ازل با او همراه دانستهای».  $^{\prime}$ 

۱. مقصود امام این است که چون ذات خدا و نه هیچ چیز دیگری، ازلی و سرمدی است، پس هیچ چیز در مرتبه ازلیتِ الهی، با خدا شریک نیست. هر چیزی حتی فعل او متأخر است از او و این یک باور مشترک بین همه فلاسفه و متکلمان است؛ گرچه در تفسیرِ این که تأخر همه چیز از وجود خدا به چه معناست، اختلاف نظر هست. فلاسفه تأخر اشیاء مجرد را تأخیر ذاتی میدانند، نه زمانی. با این وصف تأخر زمانیات را به نوعی از سنخ تأخر زمانی میدانند. متکلمان، تأخر و حدوث همه اشیاء را از سنخ تأخر و حدوث زمانی میدانند. در این میان، جناب میرداماد مشهور به معلم سوم، تأخر و حدوث همه ممکنات را از خدا، از سنخ تأخر و حدوث دهری میداند و این نظر را در کتابهای خود به ویژه در «قبسات»، با براهین فلسفی تبیین کرده است.



سليمان بلافاصله گفت:

«نه، چیزی را با او همراه ندانستهام».

حضرت فرمودند:

«آیا اراده حادث است؟».

سليمان پاسخ داد:

«نه، حادث هم نیست».

بحث که به این جا رسید، ناگهان مأمون با صدای بلندی که همه تالار آن را بشنوند، فریاد زد:

«ای سلیمان! گمان داشتم تو عالمتر باشی؛ اما مدام از جواب دادن طفره می روی!».

آنگاه رو به حضرت رضایه کرد و عرض کرد:

«يا ابالحسن! بر اين عالم خراساني سخت نگيريد».

با این کلام، صدای خنده حاضران بلند شد و سلیمان سر به زیر انداخت.





# بهشت و جهنم

در این هنگام حضرت رضایه از سلیمان پرسیدند:

«ای سلیمان! آیا خداوند به تمام آنچه که در بهشت و جهنم خلق کرده، علم دارد؟». نگاه همه در تالار به سلیمان دوخته شد. سلیمان به حضرت نگریست و عرض کرد: «بله، دارد».

حضرت رضاك دوباره پرسيدند:

«آیا آنچه که خداوند می داند در آینده ایجاد می شود، ایجاد خواهد شد؟».



من دیگر نمیدانستم معنای این سؤالات چیست و طبیعتاً چیزی به ذهنم نمیرسید. در چهره سلیمان نیز دیدم که به خود فشار میآورد تا پاسخی شایسته بیابد و در نهایت پاسخ داد:
«بله».

حضرت رضاك دوباره پرسيدند:

«حــال اگر موجود شــد به گونهای که دیگر چیزی باقی نمانــد، آیا باز هم خداوند می تواند چیزهای دیگری به آنها بیفزاید یا صَرف نظر کند؟».

سلیمان لحظهای اندیشه کرد و پاسخ داد:

(ىلە).

حضرت رضايع فرمودند:

«بنابر گفته تو که خداوند اضافه می کند، چیزی به آنها اضافه کرده است که خود نمی دانسته



ایجاد خواهد کرد». ۱

باز هم صدای همهمه در تالار بلند شد. زبان سلیمان برای لحظاتی بند آمد؛ اما هر طور که بود، خود را جمع کرد و گفت:

«عرض من این بود که اضافهها غایت و نهایت ندارند».

حضرت رضايه فرمودند:

«پس در نظر شما، علمِ خداوند به آنچه در آنها (بهشت و دوزخ) قرار خواهد گرفت، احاطه ندارد؛ چون نهایتی برای آن قابل تصور نیست و اگر علم او به آنچه در آنها خواهد بود احاطه نداشته باشد، آنچه را که در آنها خواهد بود، قبل از وجودشان نخواهد دانست».

من تا آن زمان گمان می کردم سلیمان به خداوند عالم و صفاتِ او معترف است؛ اما دریافتم

۱. زیرا فرض بر این بود که تمام آنچه خداوند به وجود آنان در آینده علم داشته، موجود شده است و دیگر چیزی باقی نمانده است.





که ما درباره خدا هیچ نمی دانیم. انگار برای اولین بار بود که کسی اسرارِ توحیدی را برای ما فاش می کرد.

سکوت بر تالار حکمفرما شد. تنها صدای برخورد قلم به قلمدان و جوهر کاتبانی بود که به سرعت مینوشتند تا از کلامِ حضرت، عقب نمانند، به گوش میرسید. سلیمان سر بلند کرد و گفت:

«این که گفتم خداوند به آنها علم ندارد، از این رو بود که آنها نهایتی ندارند و خودِ خداوند آنها را به جاودانگی وصف کرده است و لذا ما نخواستیم پایانی برای آنها قرار بدهیم».

٩

## نعمتهای بی پایان

حضرت رضاك فرمودند:

«علم خداوند به آنها باعث نمی شود که متناهی باشند؛ زیرا چه بسا خداوند به آنها علم دارد، سبس بر آنها می افزاید و افزوده ها را از آنها قطع نمی کند، و خداوند نیز خود چنین فرموده اسبس بر آنها می افزاید و افزوده ها را از آنها قطع نمی کند، و خداوند نیز خود چنین فرموده است: ﴿ كُلَّمَا نَضِجَتْ جُلُودُهُمْ بَدَّلْنَاهُمْ جُلُودًا غَیرَهَا لِیذُوقُوا الْعَذَابَ ﴾ و نیز درباره بهشتیان می فرماید: ﴿ وَ فَاكِهَةٍ

۱. نساء، آیه ۵۶. هر وقت که پوستهای آنها میریخت، پوستهای جدیدی غیر از پوستهای قدیم جایگزین آن می کردیم تا عذاب را بچشند. كَثِيرَةٍ \* لَا مَقْطُوعَةٍ وَلَا مَمْنُوعَةٍ ﴾، پس خداوند عزوجل این زیادیها را میداند و آن را از آنان دریغ نمی دارد. حال به این پرسش توجه کن و به آن پاسخ بده: آیا آنچه اهل بهشت می خورند و می آشامند، خداوند چیزی جایگزین آن نمی کند؟».

من تا آن لحظه همیشه دوست داشتم که همچون سلیمان بودم؛ اما دیگر به هیچ روی دوست نداشتم جای او باشم تا نگاه سنگینِ حاضران در تالار به من باشد. سلیمان نگاهی به من انداخت. من که نمیخواستم شرمندگی او را ببینم، سر به زیر انداختم. سلیمان پاسخ داد:

«بله».

حضرت رضالي فرمودند:

«آیا حال که به جای آن خوردنیها و نوشیدنیها که مصرف شده، چیز جدیدی جایگزین

۱. واقعه، آیه ۳۳. و میوههایی فراوان، لاینقطع و همیشگی، بدون آن که کسی از خوردن آنها منع شود.



فرموده، آیا عطای خود را قطع می کند؟».

سليمان پاسخ داد: «نه».

در همین بین، نگاه من به خلیفه افتاد. حالتِ عجیبی در نگاهِ خلیفه بود. در حالی که خشم در چهرهاش نمایان بود، به حضرت رضای مینگریست. به نظر میرسید اوضاع از دست او هم خارج شده است. گمان کردم که میخواست فقط سلیمان را کمی ادب کند تا در حضور او گستاخی نکند، نه این که ولیعهدش در مقابلِ همه بزرگان، این همه دانش و کمال و معرفت را نشان بدهد و خلیفه حتی نتواند یک کلمه بر آن بیفزاید یا از آن بکاهد. دیگر آشکار شده بود که چه کسی به جانشینی رسول خدا سزاوارتر است. دوباره متوجه حضرت رضای شدم؛ اما نمی توانستم از فکرِ خلیفه و آنچه به آن می اندیشید، بیرون آیم.

«پس چنین است که هر آنچه در بهشت باشد و مصرف شود و چیز دیگری را جای آن قرار دهد، این جایگزین شدهها از اهل بهشت منقطع نشده است و نخواهد شد».



## سليمان گفت:

«اضافات را از آنها دریغ می کند و چیز اضافی به آنان نمی دهد».

حضرت رضايعً فرمودند:

«در این صورت آنچه در بهشت و جهنم است، از میان میرود و تمام خواهد شد».

مأمون اندكى در تختِ خود جابه جا شد. همه در تالار با حيرت به سليمان مىنگريستند كه چگونه چنين گفته است!

«و این مطلب ای سلیمان! برخلاف کتاب خداست؛ زیرا خداوند می فرماید: ﴿ لَهُمْ مَا یَشَاءُونَ فِیهَا وَلَدَینَا مَزِیدٌ ﴾ و نیز می فرماید: ﴿ وَ مَا هُمْ مِنْهَا بِمُخْرَجِینَ ﴾ . ۲

سلیمان که دیگر چیزی برای گفتن نداشت، سر به زیر افکند و سکوت کرد.

۱. ق، آیه ۳۵. برای آنان هر چه بخواهند موجود است و نزد ما نیز زیادی و اضافی هست.

۲. حجر، آیه ۴۸. آنان از آنجا بیرون رانده نمیشوند.



\*

# اراده

حضرت رضا دوباره سلیمان را خطاب قرار داد و فرمود:

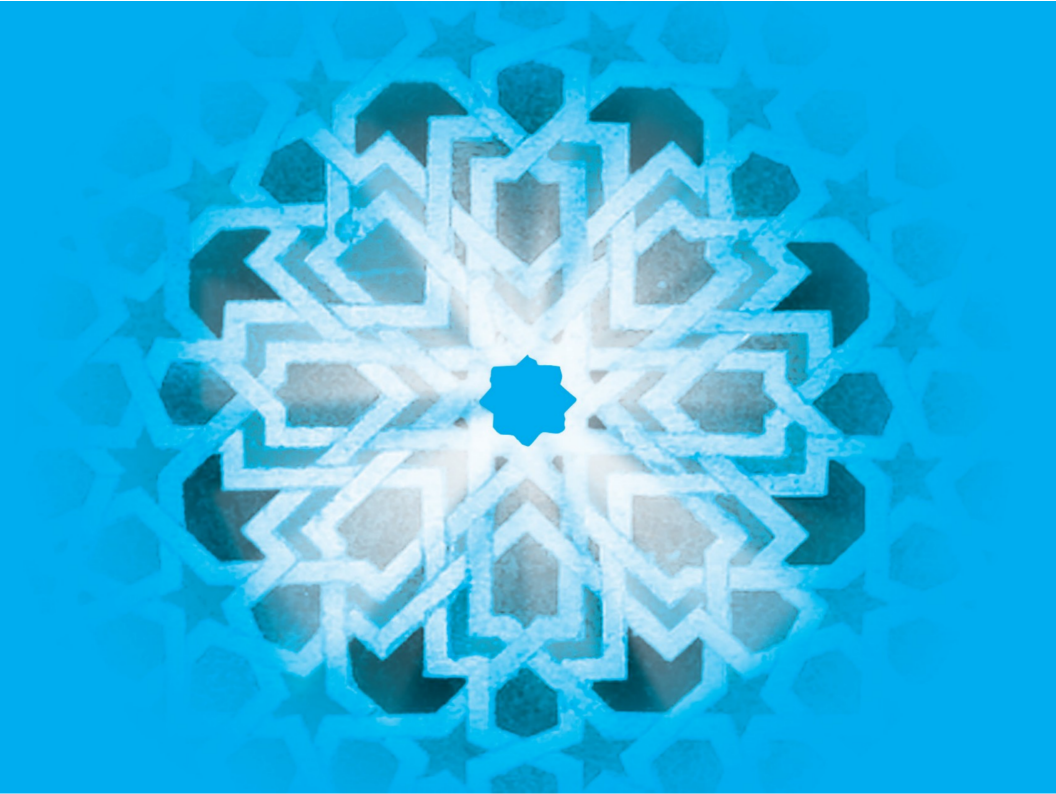
«ای سلیمان! آیا اراده یک معنا دارد یا دارای معانی متفاوتی است؟».

سلیمان با شنیدن صدای حضرت، سر بلند کرد و گفت:

«بله، یک معنا دارد».

حضرت رضا فرمود:

«پس آیا معنای تمام ارادهها یک چیز است؟».





سلیمان که دیگر نمی توانست به جز بله یا نه، یاسخی بدهد، گفت: (ىلە).

حضرت ادامه دادند:

«پس اگر معنای تمام ارادهها یک چیز باشد، باید اراده قیام، همچون قعود باشد و اراده زندگی، همچون اراده مرگ. اگر اراده خداوند یک چیز باشد، هیچکدام از مرادهای خدا بر دیگری تقدم نخواهند داشت. حالا بگو آیا مرید همان اراده است یا چیز دیگری است؟».

سلیمان دوباره لحظهای در خود فرو رفت و سیس گفت:

«همان اراده است».

حضرت رضايك فرمود:

«پس از نظر شما مرید باید مختلف باشد، چون او همان اراده است؛ پس اراده حادث است؛ وگرنه لازم می آید که چیز دیگری همراه خداوند باشد».



سلیمان که ظاهرا مسئلهای به ذهنش رسیده بود، گفت:

«نه، بلکه اسمی از اسمهای خداست».

حضرت فرمودند:

«آیا خود چنین نامی بر خود نهاده؟».

((نه)).

«پس تو حق نداری بر او نامی بگذاری که او خود را با چنین نامی نخوانده است».

صدای حیرت حاضران در تالار پیچید. نگاهِ من از سلیمان به سمتِ مأمون رفت که انگار

همچون سلیمان، نمی توانست ادامه مناظره را تحمل کند. سلیمان گفت:

«اما او خودش را مرید وصف نموده است».

حضرت رضاك فرمود:

«او که خود را مرید وصف نموده، به این معنا نیست که میخواسته بگوید او اراده است یا

این که اراده یکی از نامهای اوست».

سلیمان نگاهی به من انداخت. من چیزی برای گفتن نداشتم. دوباره با صدای زمزمهواری به سلیمان گفتم:

«اجازه بدهید مناظره را تمام کنم».

سلیمان سری به نشانه مخالفت تکان داد و رو به حضرت رضای کرد و گفت:

«چون ارادهاش عینِ علم اوست».

حضرت رضايك فرمود:

«اگر خداوند به چیزی عالم است، آیا معنایش این است که آن را اراده کرده است؟».

سليمان ياسخ داد:

«بله».

حضرت ادامه داد:



«حال اگر آن را اراده نکند، بدین معناست که علم و آگاهی ندارد؟». سلیمان دوباره پاسخ داد:

«بله».

حضرت فرمودند:

«چه دلیلی داری؟ حال آن که گاه می شود خدا چیزی را می داند، ولی آن را اراده نمی کند؛ از جمله در این آیه می فرماید: ﴿وَلَئِنْ شِئْنَا لَنَذْهَبَنَّ بِالَّذِی أَوْحَینَا الَیكَ ﴾ و خداوند می داند چگونه آن را ببرد، ولی هرگز این کار را نخواهد کرد».

میدانستم سلیمان میخواهد اشتباه بارِ قبل را تکرار کند؛ اما پیش از آن که بخواهم او را بازدارم، با عجله و دستپاچگی گفت:

۱. اسراء، آیه ۸۶. اگر بخواهیم آنچه را بر تو وحی نمودهایم، خواهیم برد.



«زیرا خدا فارغ شده و دست از کار کشیده!».

صدای همهمه دوباره از تالار بلند شد. حضرت رضای رو به او فرمود:

«این سخن یهود است. اگر حرف شما درست باشد، پس چگونه خداوند میفرماید: ﴿اُدْعُونِی أَسْتَجِبْ لَكُمْ ﴾؟».'

دیگر به یقین رسیدم که سلیمان هیچ نمی فهمد و فقط خیره به علی بن موسی الرضایه می نگرد؛ طوری که تا به حال ندیده بودم به کسی این گونه خیره بماند. اما هر طور که بود خود را بازیافت و گفت:

«منظور این است که بر این کار تواناست».

حضرت فرمود:

۱. مؤمن، آیه ۶۰. مرا بخوانید تا خواستههای شما را اجابت کنم.

«آیا وعدهای میدهد که به آن وفا نخواهد کرد؟! پس چطور میفرماید: ﴿ يَزِيدُ فِي الْخَلْقِ مَا يَشَاءُ ﴾ حال آن که تو می گویی از کارها فارغ شده است؟».

۱. فاطر، آیه ۱. هر آنچه بخواهد، در خلقت اضافه مینماید.

11

# سياست مأمون

سخن که به این جا رسید، سکوت همه تالار را فرا گرفت. سلیمان دیگر چیزی نگفت؛ یعنی چیزی برای گفتن نداشت. یک لحظه احساس کردم که سلیمان سر بلند کرد و نگاهی به تالار انداخت. نگاه من به سلیمان مینگریست. ناگهان اشارهای به یکی از مأموران خود کرد تا کاری کند که شکست سلیمان و پیروزی امام کمرنگ شود. در این حال به خود جرئت دادم و پیش از آن که سلیمان بخواهد مطلبی بگوید، گفتم:

«ای خلیفه والامقام! مرا عفو کنید که بیاجازه سـخن می گویم؛ اما مجلس به درازا کشیده





و بی شک ولی عهد نیز خسته شده اند. سلیمان نیز به سبب بیماری گذشته ای که هنوز همراهِ اوست، نیاز به استراحت دارد؛ اگر اجازه بفرمایید، ما مرخص شویم».

مأمون که انگار منتظر این سخن بود، دوباره به مأمورِ خود اشارهای کرد که بر جای خود بماند و گفت:

«بله، یا علی بن موسی الرضایه شما هم خسته شده اید؛ بهتر است استراحت کنید».
همه به نشانه احترام به سوی علی بن موسی الرضایه سر به زیر انداختند و به آرامی تالار را
ترک کردند. فقط من مانده بودم و سلیمان که تکان نمی خورد. خیره به نقطه ای می نگریست
که علی بن موسی الرضایه در آن جا نشسته بود.





## اعتراف سلیمان به حقانیت امام رضایه

همچون هر عصرِ پنجشنبه، بعد از پایان مجلسِ درسِ سلیمان، بزرگانِ زیدیه که از اقوام و خویشان سلیمان بودند، نزد او جمع شدند و درباره امور جاری به سخن نشستند.

گرداگرد مجلس را بزرگان زیدیه گرفته بودند. همه بر کرسیهای آراسته تکیه زده بودند و بازارِ بحث و کلام در میانسان گرم بود. برای من هم افتخاری بود که میتوانستم از ایشان پذیرایی کنیم. ظرفهای میوه را جلویِ اقوام خود می گذاشتم و آنان را دعوت به خوردن می کردم. کمی که از وقت مجلس گذشت، احمد بن هلال با صدایی که همه را متوجه خود



کرد، رو به سلیمان کرد و گفت:

«ای سلیمان بزرگوار! حال که مجلسِ درس امروز به اتمام رسیده، ما را از اخبارِ مناظرهای که با علی بن موسی الرضایا داشتید، آگاه کنید».

همه به سلیمان نگریستند. ابوالفتاح نیز از سوی دیگر مجلس بانگ برآورد:

«آری ای سلیمان! هفته ای می شود که از آن مجلس آمده ای، ولی کلامی نگفته ای. مگر در آن مجلس آمده ای کلامی نگفته ای مگر در آن جا چه روی داد که انگار نمی خواهی درباره اش بگویی؟ حتی عبدالله هم در این باره سخنی نمی گوید».

من ترجیح دادم که خود را در گوشهای پنهان کنم تا کسی از من سؤالی نپرسد. سلیمان نگاهی عمیق و طولانی به بزرگان زیدیه انداخت و سپس به آرامی لب به سخن گشود و گفت:

«آنچه در آنجا گذشت و آنچه رد و بدل شد، نه قابل بیان است و نه قابل تکرار».

ابوسعید که بسیار حیرت کرده بود، گفت:



«منظورتان چیست ای سلیمان بزرگوار؟! ما را نگران می کنید!».

سلیمان رو به او گفت:

«علی بن موسی الرضای همان طور است که گفته است. گویی از غیب خبر می دهد، اما گوشهای زمینی ما، نمی تواند آن را بشنود».

ناگهان مجلس به هم ریخت و همه با حیرت به هم مینگریستند. احمد بن هلال با صدای بلند رو به سلیمان گفت:

«شما که بزرگ ما هستید و اینگونه می گویید، از دیگران چه انتظاری می رود؟!». سلیمان در حالی که متأثر شده بود، گفت:

«دیگران را نمی دانم ای احمد؛ اما مطمئنم که او عالمترین در میان بنی هاشم است. ای کاش باز هم می شد که از محضر او استفاده برم».

ابوالفتاح نگاهی به اطراف انداخت و مرا در گوشهای یافت و ناگهان بانگ برآورد:





من نیز چون سخن سلیمان را کاملاً درست میدانستم، گفتم:

«ماجرا کاملاً روشن است؛ اگر مایلید برای شما هم ثابت شود، می توانم هماکنون دوباره پیکی به

سوی خلیفه بفرستم و درخواست هر کدام از شما را برای مناظره با ولیعهد، با ایشان در میان بگذارم».

14

#### نسیم حیات در مرو

آری، باد بهاری در کوچه پسکوچههای مرو میوزید و از در و دیوار، آثار و نشانههای تازه گی و زندگی هویدا بود. شکوفه درختان و گلهای بهاری، نمنم باران و رقصِ پرندگان در میانِ شاخههای درختان، همچون پرده پرنقش و نگار و چشمنوازی خودنمایی می کرد. در برابرِ بادِ بهاری، باید ایستاد تا همان کاری که با شاخههای مرده می کند، با ما نیز کند. تو گویی می تواند زندگی دوباره به هر بی جانی ببخشد. ۱

۱. این نوشتار برگفته از مناظره امام رضای و سلیمان مروزی در کتاب عیون اخبارالرضای ج ۱، از صفحه ۳۶۱ ـ ۳۸۷ است.

نسخةديجيتالىرهنما مركز پخش: مشهد مقدس، نبش ورودى باب الجواد الله فروشگاه عرضهٔ محصولات رضوی تلفن: ۲۲۸۵۲۰۴-۵۱۱

This document was created with Win2PDF available at <a href="http://www.daneprairie.com">http://www.daneprairie.com</a>. The unregistered version of Win2PDF is for evaluation or non-commercial use only.