- C. C. Jungha .

سرشناسه : حسینی، ابراهیم، ۱۳۴۳ -عنوان و نام بدیدآور : چند دقیقه با موسیقی/ نویسنده سیدابراهیم حسینی. مشخصان نشر : مشهد: آستان قدس رضوی، معاونت تبلیغات و ارتباطات اسلامی،۱۳۹۱. فروست : رهنما؛۲۱۷. شابک : 0-543-600-978 وضعیت فهرست نویسی : فیپا بادداشت : کتابنامه . موضوع : اسلام و موسیقی شناسه افزوده : آستان قدس رضوی .معاونت تبلیغات و ارتباطات اسلامی رده بندی کنگره : ۱۳۹۱۸۲/۲۳۲B چ۴۵۵ رده بندی کنگره : ۴۸۷۸/۲۹۷ رده بندی دیوبی : ۲۸۲۷۲۷



# ۷۱ 🚓 🛶 چند دقیقه با موسیقی

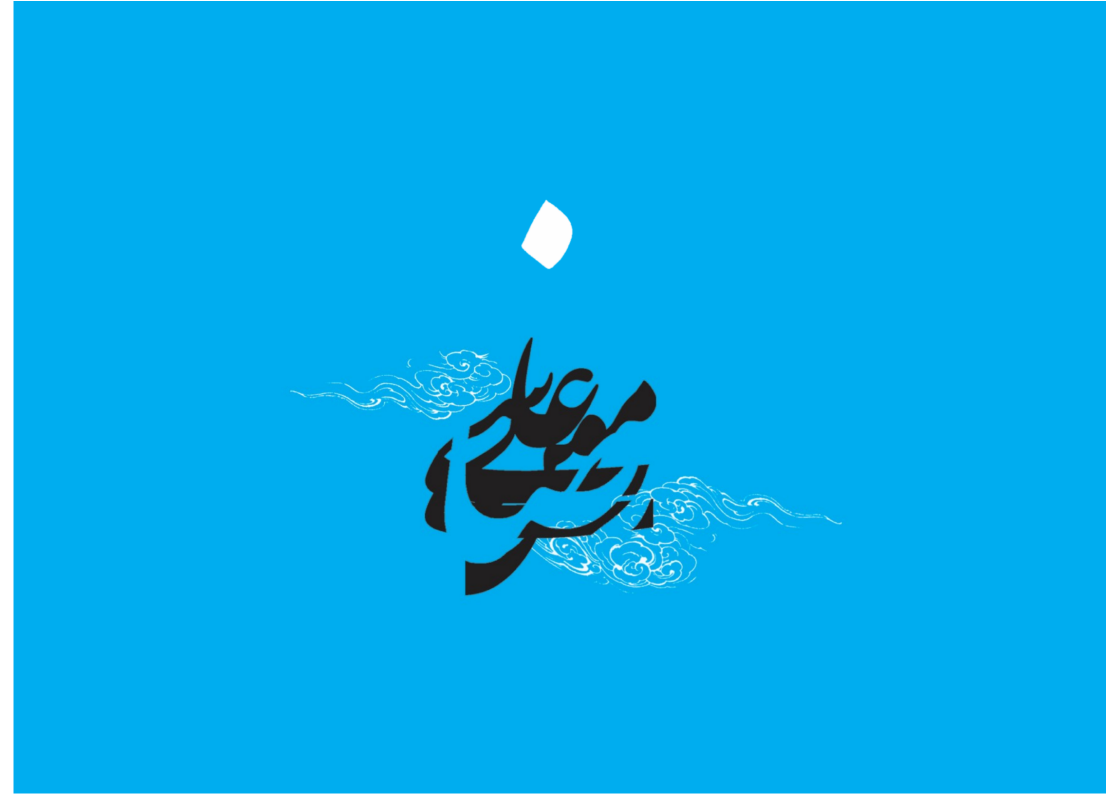
نویسنده: سیدابراهیم حسینی آستان قدس رضوی چاپ سوم: پاییز ۱۳۹۱ (ویرایش جدید) معاونت تبلیغات و ارتباطات اسلامی نشانی: حرم مطهر امامرضایا، ادارهٔ پاسخ گویی به سؤالات دینی تلفن: ۳۲۰۲۰–۵۱۱۱ دورنگار: ۲۲۴۰۶۰۲ –۲۲۴۱ مه اکامت ۲۵۱۱

> به کوشش محمدحسین پورامینی ویراستار: سیدحمید حیدری ثانی طراح لوگوی رهنما: مسعود نجابتی طراح جلد: علی بیات

پرسیدن برای یافتن راه، خود، ارزش است... و هر فرهنگی که به پرسشگری بها دهد و زیباترین، دقیق ترین و ساده ترین پاسخها را پیش رو بگذارد، گسترش و دوام خود را تضمین کرده است. مهم، انتخاب بهترین راه است... و رهنما گامی است در این مسیر. همگام ما باشید و با طرح دیدگاههای رنگارنگتان، یاریمان کنید.

T

t



جند دقيقه با موسيقي

این کتابچه فرصتی است تا با هم دربارهٔ نگاه اسلام به موسیقی بیندیشیم. بهدنبال پاسخ این گونه سؤالها هستیم:

؟ چرا اسلام با موسيقى مخالف است؟ بدى موسيقى چيست؟ ؟ آيا اسلام شادىستيز است؟ تعريف اسلام از شادى چيست؟ ؟ نظر ائمه ﷺ و قرآن دربارهٔ موسيقى چيست؟ ؟ آيـا ازنظر اسـلام، موسـيقي حلال هم وجـود دارد؟ چگونه بايد حـلال و حرامش را تشخيص دهيم؟

؟ بهجای گوشدادن به موسیقی، چه کنیم؟



۱. در آمد شادی و نشاط، از مسائل مهم دورهٔ جوانی است. لازمهٔ بهداشت روانی در دورهٔ جوانی، رفع افسردگی است. کم نیستند افرادی که موسیقی را بهترین راه رهایی از غم و افسردگی و باعث نشاط و شادابی میدانند. به تعبیر مقام معظم رهبری، موسیقی هنری دقیق و جزء بخشهای دانش ریاضی است. هنر موسیقی، محاسبهٔ متکی به طبیعت و فطرت بشری است که خرد انسان، آن را براساس تجربه، محاسبه کرده است و برای آن، قواعدی گذاشته است. لذا هنر موسیقی، تلفیقی است از دانش و اندیشه و فطرت خدادی. به گفتهٔ مولوی، موسیقی صدای انعکاس افلاک است. مهم این است که این هنر را در راه خدا و رضای او به کار بگیریم. هنر و موسیقی متعالی بهطور کلی با موسیقی مبتذل بیگانه است. اما مشخصههای آن کدام است؟ آیا هر موسیقی که موجب شادی و نشاط شود، مبتذل است یا ملاکهای دیگری دارد؟

روشین است که اسلام هر نوع شادی را حرام و ممنوع نمی داند. شادی و نشاط ناشی از موسیقی چطور؟ آیا هر نوع موسیقی ازنظر شرع حرام است؟ اگر نه، پس کدام نوع موسیقی حرام است؟ چرا؟ آيا موسيقي همان آوازهخواني است يا نه؟ آيا موسيقي واقعاً باعث شادي و ازبین فتن غم می شود؟ آثار روحی و روانی و فردی و اجتماعی موسیقی چیست؟ به دلیل همین سوالها، موسیقی از دیرباز موضوع بحث و کاوش فقهی و روان شناسی و اجتماعی قرار گرفته است.

## ۲. تعريف و اصطلاحات

#### ۱.۲. موسیقی

موسیقی واژهای یونانی بهمعنای نوع و کیفیت نوازندگی است. موسیقی هنری است که از تنظیم و ترکیب صداها بهوجود میآید و زیبایی آن را برحسب سازگاری با روح شنونده و اثرش در ذهن او میسنجند. به آهنگهایی که با ابزار موسیقی و متناسب با قواعد آن ایجاد شود، نُتْ میگویند. موسیقی دو گونه است:

### ۱.۱.۲. موسیقی طبیعی

عبارت است از نغمهٔ جویبارها، صدای آبشارها، نوای پرندگان، وزش بادهای ملایم در میان درختان و… این گونه نواهای طبیعی، نمودهای مستقیم واقعیتهایی است که در جریاناند و غالباً مسرتبخش است. این نوع موسیقی، سازگار با روح و فطرت انسان است و بههمیندلیل، دلنشین و خوشایند و آرامشبخش است. اسلام نیز این نواهای طبیعی را

می ستاید. در این نوشتار، دربارهٔ این نوع موسیقی صحبت نمی کنیم. ۲.۱.۲ موسیقی هنری آهنگهایی است که بشر آنها را با وسایل مصنوعی، مثل تار، سنتور، پیانو، ویلن و گیتار و... می سازد. آهنگهای مصنوعی، زیر و بم و ارتعاشات و تحریکات گوناگونی دارد که گاه می خنداند و گاه می گریاند؛ گاه به حد افراط نیروی نشاط را در آدمی تحریک می کند و زمانی او را سخت در غم و اندوه و گاه دیگر، در بهت و حیرت می برد؛ همچنان که گاه اندیشههای منطقی او را به خیالات و پندارها تبدیل میکند. موضوع بحث ما تنها موسیقی هنری است.

۲.۲. غنا

موضوعی که درکنار موسیقی باید دربارهٔ آن بحث کنیم، غنا و آوازخوانی است.

۱.۲.۲ تعریف غنا غنا به معنای شیوه ای از خوانندگی است که در آن، صدا بالا و پایین برده شود، مثل سرود و آواز خوش. بعضی آن را به صوتی تفسیر کرده اند که با ترجیع و کیفیت خاصی ادا شود و طرب انگیز باشد. غنا از دیدگاه فقهی عبارت است از آوازی که از حنجرهٔ آدمی بیرون آید و در گلو چرخانده شود (چهچههزدن) و در شنونده حالت سرور ایجاد کند؛ به طوری که مناسب مجلس لهو و خوش گذرانی باشد.

۲.۲.۲ تعريف لهو

هر سـخن یا رفتار یا آهنگ سرگرمکننده و غفلتزا که انسان را به بیهودگی یا گمراهی میکشـاند. طبق روایات، موسـیقی غنایی و الحان و آهنگهای شهوتانگیز و هوس آلود از مصادیق روشـن لهو اسـت. مقام معظم رهبری در توضیح لهو میفرمایند: «لهو یعنی غفلت،



دورشـدن از ذکر خدا و معنویت، دورشدن از واقعیتهای زندگی، دورشدن از کار و تلاش و فروغلتیدن در ابتذال و بیبندوباری. تفاوتی ندارد این کیفیت در موسیقیِ کلامی باشد یا در سازها و موسیقیِ بیکلام.» نتیجه آنکه موسـیقی با نواختن آلات طرب ایجاد میشـود و به آن نوازندگی میگویند؛ ولی غنا کیفیت صدای انسـان اسـت و در تحقق آن، وجود آلات موسیقی شرط نیست و به آن خوانندگی میگویند.

۳. نظر اسلام دربارهٔ موسیقی و غنا فقها براساس آیات قران کریم و روایات، حکم موسیقی در اسلام را با عنوان «حکم غنا در اسلام» و «حکم آلات لهو» مطرح کردهاند. موسیقی و آوازخوانی بهطور کلی دو نوع است: ۱.۳. موسیقی غنایی و مطرب هر گونه آهنگی است که بهلحاظ شکل یا محتوا، همراه با مضامین لهوی است و موجب تحریک شهوت و فساد اخلاق و انحراف ذهن می شود و متناسب با مجالس گناه است، مانند ترانههای عاشقانه و اشعاری که در وصف زن و شراب است، یا موجب ترویج باطل می شود. این گونه موسیقی، گاه آرامش تخدیر گونه برای اعصاب دارد و گاه هیجان های ناهنجار برای روان و غفلت از یاد خدا و پردهپوشی عقل، از آثار نمایان آن است. فقها ازجمله شهیددستغیب، غنا را یکی از گناهان کبیره دانستهاند؛ چنان که در روایتی

از امام صادق اللغ به آن تصریح شده است. امام باقر العن نیز غنا را از گناهانی برشمرده است

که خدا برای آن وعدهٔ عذاب داده است. طبق احادیث فراوان، هر گناهی که برای آن وعدهٔ عذاب داده شده است، گناه کبیره محسوب می شود. ۲.۳. موسیقی غیرغنایی و غیرمطرب همچون صوت قرآن، موسیقی عرفانی، مارشهای حماسی، آواز حُدی (برای حرکتدهی حیوانات) و حتی موسیقی مناسب برای رشد گیاهان. این نوع موسیقی می تواند پاسخ گوی نیاز انسان باشد و با اجراهای متنوع، جانشین موسیقی غنایی شود. قرآن کریم نثری هماوا دارد و این، یکی از ابعاد اعجاز قرآن است. از تشویقی که شنوندگان برای آهنگین و نیکوخواندن قرآن میکنند، دلنشینبودن و مسرتبخشبودن آن مشخص می شود. برای بهرهمندی بیشتر از کلمات و بهمنظور به دست آوردن آرامش روانی و صفای دل، به طور طبيعي، به صوت دلنشين قرآن نيازمنديم. به همين جهت، تلاوت قرآن با صداي نیکو، مستحب و محبوب خدای متعال است. غزلیات و اشعار عرفانی معنایی یُرجاذبه دارند.

شــنیدن و زمزمهٔ آنها با صدای خوش، آرامشبخش و آگاهیسـاز است و میتواند جانشین مناسبی برای موسیقی غنایی باشد.

بنابراین هر نوع موسیقی و آهنگ و هر صدا و لحن دلنشین در اسلام حرام نیست. برخی آهنگها به لحاظ محتوا و نوع ریتم، از آهنگهای حرام نیستند و گوش کردن به آنها اشکال ندارد. ازنظر شرع، تنها موسیقی و آوازی حرام است که طربانگیز و مناسب مجالس لهو و خوش گذرانی و عیّاشی باشد، یعنی انسان را به شهوت تحریک کند و او را دراثر شدّت سرور و شادمانی یا حزن، سبک و سبکسر کند. البته اگر حتی صوت قرآن یا مداحیهای مذهبی را نیز با این آهنگ غنایی و طربانگیز و مناسب مجالس لهو بخوانند، حرام است. همانطورکه مراجع دینی فرمودهاند، ملاک در حرمت، شاد یا غمناکبودن موسیقی نیست؛ بلکه ملاک، مطرببودن یا نبودن آن است. در استفاده از آهنگهای مجاز نیز لازم است اعتدال را رعایت کنیم. افراط در گوش کردن

به موسیقی مجاز و عرفانی باعث می شود که انسان نتواند تمر کز داشته باشد و برای ذهن مضر است. علامه جعفری در این باره می فرماید: «اگر هم فرض کنیم گوش دادن به موسیقی های مجاز ممنوع نباشد، با این کار، حداقل باید گفت قدم بر روی نوار باریکی گذاشتیم که یک طرف آن قطعاً قلمروی ممنوعیت و حرمت می باشد و چون نفس آدمی لذت طلب است، لذا تدریجاً قانون را پایمال می سازد.»

میتوان بهعنوان نظر قطعی اسلام دربارهٔ موسیقی گفت: خواندن یا نواختنی حرام است که آثاری مثل بیپروایی کردن در ارتکاب گناه داشته باشد، بهطوری که در برخورد با گناه اصلاً یاد خدا وجود نداشته باشد یا یاد خدا آنقدر ضعیف باشد که اثر نداشته باشد تا شخص را از گناه باز بدارد. هر نوع موسیقی اگر ضعیف کنندهٔ ایمان باشد، حرام است. از مجموع آیات و روایات فراوان درحد تواتر استفاده می شود که غنا و موسیقی حرام،

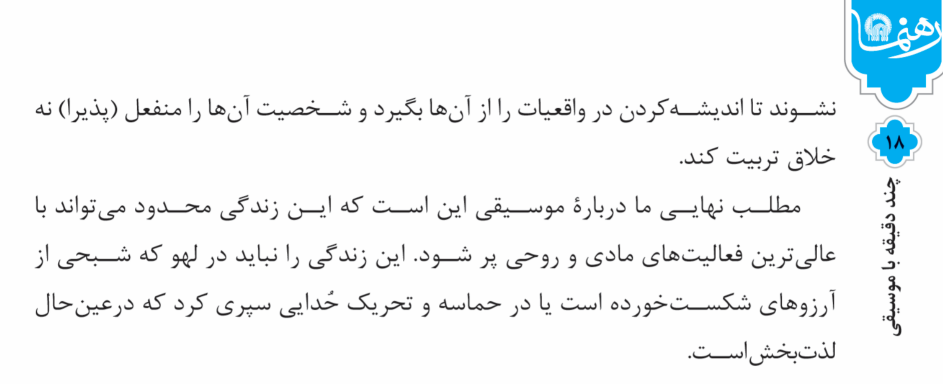
هم برای خواننده و نوازنده و هم برای شــنوندهٔ آنها حرام و مضر اسـت. مالی که نوازنده و

خواننده از این راه بهدست می آورند، حرام است و کسی که آن مال را می دهد، مرتکب گناه زشتی شده است. کسی که از این گناهان پرهیز کند، در آخرت به نعمت های بهتری می رسد.

۴. علت ممنوع بودن موسیقی در اسلام

علتی که برای ممنوعیت موسیقی در منابع اسلامی ذکر شده است، لهو و لعب است. باتوجهبه این علت، کاملاً روشن می شود که اسلام می خواهد انسان در این دنیا خود را درمقابل هیجان های پا در هوا، نبازد و اختیار خود را از دست ندهد.

با شیوع موسیقی در غرب، دوران بیماریهای روانی و فساد اخلاقی فرا رسیده است. اگر انسانها به این اندازه به موسیقی مشغول نمی شدند و با واقعیتها روبه رو می شدند، مسلماً بسیار بیشتر راه پیشرفت و رشد را می پیمودند. بلی، نغمهٔ خوب پدیده ای منطقی است. نمی خواهیم لذتهای احساس را محکوم کنیم؛ می خواهیم انسان ها اسیر احساسات خود



۵. ملاکهای تشخیص موسیقی حرام

موسیقی اگر انسان را به بیکاری، ابتذال، بیحالی و واخوردگی از واقعیتهای زندگی و امثال اینها بکشاند و از معنویت و یاد خدا غافل کند و به گناه و شهوترانی تشویق کند، حرام بوده، حرکتکردن در خلاف هدف آفرینش است. دلایل حرمت موسیقی و آوازخوانیِ لهوی بدین شرح است:

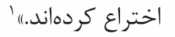
### ۱.۵. مخترع موسیقی و غنا

گاهی خوبی و بدی چیزی را ازطریق شناخت مخترع و بنیان گذار آن میتوان بهدست آورد. یعنی اگر عملی بهوسیلهٔ شخصی محترم یا با سفارش او بنیان گذاشته شود یا رواج یابد، معلوم می شود آن عمل، پسندیده و موجب نزدیکی به خداوند است. همچنین اگر عمل و سنتی بهوسیلهٔ شخصی خبیث بنیان گذاشته شود، در مییابیم که آن عمل، ناپسند و باعث دوری از رحمت خداوند است.



دربارهٔ حرمت موسیقی و غنا، دهها دلیل وجود دارد. بر فرض که هیچ دلیلی هم بر مبغوضیت آنها وجود نداشته باشد، از همین راه میتوان ناپسندی آنها را بهدست آورد. براساس دلایل موجود، موسیقی و غنا بهوسیلهٔ شیطان ملعون اختراع شده است و در طول تاریخ بهوسیلهٔ افراد غیرمتعهد و بیمبالات به دین، مانند سلاطین جور و مأموران فاسق آنان رواج یافته است. به بعضی روایاتی اشاره میکنیم که بیانگر اختراع موسیقی و غنا توسط شیطان ملعون است:

۱.۱.۵ از امامصادق الله روایت شده است: «آنگاه که حضرت آدم الله وفات کرد، شیطان و قابیل که دشمن او بودند، خوشحال شدند. هر دو در محلی جمع شدند و به نشانهٔ شادی برای مرگ آدم و سرزنش او، آلات موسیقی ساختند و نواختند. پس هرگونه آلات موسیقی که روی زمین باشد و مردم از آن لذت ببرند، از نوع همان چیزی است که شیطان و قابیل



۲.۱.۵ از رسول اکرم بین دربارهٔ غنا روایت شده است: «شیطان نخستین کسی است که آوازخوانی کرد و… هنگامی که آدم این از (میوهٔ) درخت خورد، شیطان آواز خواند و…» ۲.۵. آیات قرآن

به آيات فراوانى بر حرمت موسيقى و آوازخوانى لهوى استناد كردهاند، ازجمله: ١.٢.٥ ﴿وَ مِنَ النَّاسِ مَن يشْتَرِى لَهُوَ الْحَدِيثِ لِيضِلَّ عَن سَبِيلِ اللَّهِ بِغَيرِ عِلْمُ وَ يَتَّخِذَهَا هُزُوًا أُولَئِك لَهُمْ عَذَابٌ مُهِينٌ وَ اِذَا تُتْلَى عَلَيهِ آياتُنَا وَلَى مُسْتَكَبِرًا كَأَن لَمْ يَسْمَعْهَا كَأَنَّ فِي أُذُنَيهِ وَقُرًا فَبَشِّرْهُ بِعَذَابٍ أَلَيمٍ (= و برخى از مردم سخن بيهوده را خريدارند تا [مردم را] بىهيچ دانشى از راه خدا كمراه كنند و راه خدا را به ريشخند كيرند. براى آنان، عذابى خواركننده خواهد بود. و چون آيات ما بر آنان خوانده شود،

وسائل الشيعه، ج١٧، ص٣١٣، ابواب ما يكتسب به، باب ١٠٠، ح۵.

با نِخوت روی برمی گردانند، چنان که گویی آن را نشنیده اند [یا] در گوش هایشان سنگینی است. پس آنان را از عذابی پُردرد خبر ده.)<sup>۱</sup> فضل بن حسن طبرسی می گوید: «به عقیدهٔ اکثر مفسّران، منظور از 'لهوالحدیث' غنا است... و هرچیزی که انسان را از راه خدا و اطاعت او باز دارد؛ ازقبیل کارهای باطل، ملاهـی (آلات لهـو و لعب)، معازف (پیانوها) و... . همهٔ این ها در عنوان لهوالحدیث قـرارمی گیـرد.»<sup>۲</sup>

سعید حوّی پس از نقل دیدگاه عدهای از مفسّران صدر اسلام که همگی لهوالحدیث را به غنا تفسیر کردهاند، می گوید: «به هر حال می فهمیم که لهوالحدیث با گمراهی از راه خدا ارتباط دارد؛ یعنی هر چیز گمراه کننده، از مصادیق لهوالحدیث است؛ اعم

۱. لقمان، ۶و۷.

۲. مجمع البيان، ج۷و۸، ص۳۱۳.

از اینکه غنا باشد یا سخن کفرآمیز؛ خواه به صورت قصیده و شعر باشد یا قصه و... . شکی نیست که هرکس دراینزمینه فعالیت کرده، مال خود را در این راه خرج کند، ازجملهٔ گمراه کنندگان و از مصادیق ﴿ليضلّ عن سبيل الله ﴾ است.» \ آیتالله مکارمشیرازی گفتهاند: «لهوالحدیث شامل هر گونه سخن یا آهنگ سر گرمکننده و غفلتزا که انسان را به بیهودگی یا گمراهی میکشاند، در بر میگیرد؛ خواه ازقبیل غنا و الحان و آهنگهای شهوتانگیز و هوسآلود و یا مانند داستانهای خرافی و اساطیر (افسانهها) که سبب انحراف مردم از صراط مستقیم الهی می گردد.»<sup>۲</sup> در تفسیر خواجه عبدالله انصاری چنین آمده است: «ابن عباس و مجاهد گفتند:

الاساس في التفسير، ج٨، ص٢٣١۵.
تفسير نمونه، ج١٧، ص١۵.

<sup>۲</sup>لهوالحدیث غنا و سرود فاسقان است در مجلس فسق.<sup>۹</sup>

در حديث صحيح محمدبن مسلم مى گويد: «از امام باقر عليه شنيدم كه مى فرمود: ﴿ اَلْغِناءُ مِمّا وَعَدَ اللهُ عَلَيهِ النّارَ، وَ تَلا هذِهِ الآية: 'وَ مِنَ النّاسِ مَنْ يشْتَرِى لَهُوَ الحَدِيثِ لِيضِلَّ عَنْ سَبِيلِ الله بِغَيرِ عِلْم وَ يتَّخِذَهَ هُزُواً أُولِئِكَ لَهُمْ عَذابٌ مُهِينٌ ﴾ (= غنا از گناهانى است كه خداوند دربارة آن تهديد به آتش كرده است. و آية ﴿ و مِنَ النّاسِ...﴾ را تلاوت فرمود.)

از این بیان نورانی امام الله روشن می شود که این آیه از دلایل حرمت غنا است. همچنین از این حدیث استفاده می شود که غنا و موسیقی از گناهان کبیره است؛ چراکه علما معتقدند هر گناهی که برای آن وعدهٔ عذاب داده اند، گناه کبیره است.

کشف الاسرار، ج۷، ص۴۸۶.

۲. «صحیح» حدیثی است که همهٔ راویان آن شیعهٔ دوازده امامی اند و از طرف علمای رجال توثیق شده اند. ۳. وسائل الشیعه، ج۱۷، ص۳۰۵، ابواب ما یکتسب به، باب۹۹، ح۶. ۲.۲.۵ ﴿فَاجْتَنِبُوا الرِّجْسَ مِنَ الْأَوْثَانِ وَ اجْتَنِبُوا قَوْلَ الزُّورِ ﴾ (= پس از پليدي بتها دوري كنيد و از گفتار باطل اجتناب ورزيد.) (

مرحوم طبرسی مینویسد: «قول زور، یعنی کذب و دروغ... و اصحاب ما (امامیه) روایت کردهاند که غنا و هر سخن لهو و بازدارنده از یاد خدا، از مصادیق قول زور است.»<sup>۲</sup> در حدیث صحیح هشام، از امامصادق الله در تفسیر این آیه آمده است که فرمودند: (اَلرِّجس مِنَ الأَوثانِ اَلشَّ طرَخ وَ قَولَ الزُّورِ اَلْغِناء) (= مراد از رجس اوثان، شطرنج است و منظور از قول زور، غنا و آوازخوانی است.)<sup>۳</sup>

۱. حج، ۳۰. ۲. مجمع البیان، ج۷و۸، ص۸۲. ۳. وسائل الشیعه، ج۱۷، ص۳۱۰، ابواب ما یکتسب به، باب۹۹، ح۲۶؛ علمای رجال همهٔ راویان سند این حدیث را توثیق کردهاند.



ابن حـزم می گوید: «روزی در منزل خودم به توالت رفتم. کنیز همسایه به خوانندگی و نوازندگی مشـغول بود. کمی درنگ کردم تا صدای او را بشـنوم؛ سپس بیرون آمدم. همان روز هنگامی کـه آفتاب غروب کرد، به خدمت امامصادق الله رسـیدم. وقتی امام الله مرا دید، فرمود: (آلغناءَ آلغناءَ، اِجتَبَبُوا الغناءَ، اِجتَبَبُوا وَ َ اَجْتَبَبُوا قَوْلَ الرُّورِ کَ حضرت چند بار این کلمات را تکرار کرد؛ بهاندازهای که متوجه شـدم امام از راه غیب، از عمل من آگاه شـده است و می خواهد مرا موعظه کند. چنان از عمل زشـت خودم شـرمنده شـدم که مجلس برای من تنگ شد. هنگامی که از مجلس بیرون آمدم، به یکی از دوستان آن حضرت به نام مُعَتِّب گفتم: 'به خدا سوگند، منظور حضرت از این کلمات، کسی جز من نبود.'<sup>۱</sup>

در حدیث صحیح، حمّادبن عثمان می گوید: «از امام صادق ﷺ معنای قول زور را پرسیدم.

۱. امالی شیخطوسی، ص۷۲۰و۷۲۱، مجلس۴۳، ح۳.

فرمود: ﴿مِنهُ قُولُ الرَّجُلِ لِلَّذى يغَنَى: أَحسَنتَ ﴾ (= يكى از مصاديق قول زور اين است كه شخصى با گفتن احسنت يا آفرين و... آوازخوان را تشويق كند.) <sup>١</sup>

از این حدیث صحیح استفاده می شود که تشویق لفظی خواننده با گفتن اَحْسَنْتَ و آفرین و مرحبا و همچنین تشویق عملی، مانند پول دادن و… حرام است. همچنین روشن می شود که خوانندگی و نوازندگی به طریق اولی حرام است و عذابش شدیدتر است. ۵.۳.۲. (وَ اِذَا سَمِعُوا اللَّغُوَ أَعْرَضُوا عَنْهُ وَ قَالُوا لَنَا أَعْمَالُنَا وَ لَكُمْ أَعْمَالُكُمْ سَلَامٌ عَلَيكُمْ لَا نَبْتَغِی الْجَاهِلِينَ (= و وقتی لغوی بشنوند، از آن روی برمی تابند و می گویند: «کردارهای ما از آنِ ما و کردارهای شما از آن شماست. سلام بر شما، جویای [مصاحبت] نادانان نیستیم.»)

امینالاسلام طبرسی در تفسیر آیه می گوید: «مراد از لغو هر نوع کردار و گفتار بی فایده

۱. همان، ح۲۱. ۲. قصص، ۵۵.

و بیاهمیت و چیزهای زشت و ممنوع است که باید از آنها دوری کرد.» او پس از نقل سخناني در بيان مصداق لغو مي گويد: «و في روايهٔ أخرى، إنّه الغناء و الملاهي» (= در روايت دیگر، مراد از لغو، غنا و آوازخوانی و استعمال آلات موسیقی است.) در تفسير علىبنابراهيم قمى در حديثي آمده است: ﴿اَلَّغِوُ اَلَكُذْبُ وَ اللَّهُوُ وَ الغناءُ وَ هُمُ الأئمَّةُ يعرضُونَ عَن ذلك كله ﴾ (= مراد از لغو در اين آيه، دروغ و لهو و غناست و منظور از دوری کنندگان از آن، امامان هستند که از همهٔ این کارها دوری می کنند.) در تفسير نمونه، پس از نقل مطلب بالا از تفسير قمي مينويسد: «پيداست كه هر دو قسمت حديث ازقبيل بيان مصداق روشن است؛ وكرنه لغو، مفهوم كستردهاي دارد كه غير اینها را نیز شامل می شود و دوری کنندگان از لغو نیز همهٔ مؤمنان راستین هستند؛ هرچند

مجمع البيان، ج٧و٨، ص٩٩.

۲. علیبنابراهیم قمی، تفسیر قمی، ج۲، ص۱۴۱.

امامان در صف مقدّم جای دارند.» ۱

۴.۲.۵ ﴿وَ اسْتَفْزِزْ مَنِ اسْتَطَعْتَ مِنْهُمْ بِصَوْتِک و َأَجْلِبْ عَلَيهِم بِخَيلِک و رَجِلِک و شَارِکَهُمْ فِي الأَمْوَالِ وَ الأَوْلادِ و َعِدْهُمُ و مَا يعِدُهُمُ الشَيطَان لِلاَ عُرُوراً (= و از ايشان هر که را توانستی با آوای خود تحريک کن و با سواران و پيادگانت بر آنها بتاز و با آنان در اموال و اولاد شرکت کن و به ايشان وعده بده و شيطان جز فريب به آنها وعده نمی دهد.)

ابوبکر جابر جزایری در تفسیر این آیه مینویسد: «بصوتک أی بدعائک إیاهم إلی طاعتک و معصیتی بأصوات المزامیر و الأغانی و اللهو.» طبق این تفسیر، معنای آیه چنین میشود: «خداوند به شیطان میفرماید: هر کدام از مردم را که میتوانی با صدای موسیقی و صدای خوانندگان و لهویات دیگر بهسوی معصیت من و طاعت خودت تحریک و دعوت کن.» وی

- ۱. تفسير نمونه، ج۱۶، ص۱۱۴.
  - ۲. اسراء، ۶۴.

در ادامهٔ مطلب می گوید: «از این آیه، استفاده می شود که خوانندگان و نوازندگان با همهٔ آلات لهو و کسانی که در مجالس آن ها حاضر می شوند، از لشکریان شیطان هستند که با آدمیان می جنگند.»<sup>۱</sup> علامه امینی در کتاب شریف الغدیر از نُه کتاب تفسیر اهل سنّت نقل کرده است که ابن عباس گفته است: «إنّه الغناء و المزامیر و اللهو» (= مراد از صوت شیطان در این آیه، خوانندگی و نوازندگی و کارهای لهو است.)<sup>۲</sup>

۵.۲.۵ ﴿وَ إِذَا رَأُوْا تِجَارَةً أَوْ لَهُوًا انفَضُّوا إِلَيهَا وَتَرَكُوك قَائِمًا قُلْ مَا عِندَ اللَّهِ خَيرٌ مِنَ اللَّهُوِ وَ مِنَ التَّجَارَةِ وَ اللَّهُ خَيرُ الرَّارِقِينَ (= و چون دادوستد یا سرگرمیای ببینند، به سوی آن روی آورند و تو را در حالی که الرَازِقِینَ (= و چون دادوستد یا سرگرمیای ببینند، به سوی آن سرگرمی و از دادوستد بهتر است و ایستادهای، ترک میکنند. بگو: «آنچه نزد خداست، از سرگرمی و از دادوستد بهتر است و

۱. ایسر التفاسیر، ج۳، ص۲۱۰و۲۱۱. ۲. الغدیر، ج۸، ص۶۹.

خدا بهترین روزیدهندگان است.»)<sup>۱</sup>

علامهطباطبایی « در تفسیر این آیهٔ شریفه می گوید: «مضمون روایاتی که ازطریق شیعه و سنی نقل شده است، دراین جهت متّفق است که کاروانی از تجّار، در روز جمعه هنگام نماز که رسول خدایش مشغول خطبهٔ نماز جمعه بود، وارد مدینه شد و به منظور اعلام ورود خود، طبل و دُهل زد. مردم پیامبر شی را در حال خطبه رها کردند و به طرف کاروان رفتند. این آیه به همین مناسبت نازل شد. پس مراد از لهو در این آیه، استعمال طبل، دهل، دایره و سایر آلات طرب به قصد جمع شدن مردم است.»<sup>۲</sup>

۳.۵. روایات

بـه روايات فراواني بر حرمت موسـيقي و آوازخواني لهوي اسـتناد كردهاند. مجموع روايات

۱. جمعه، ۱۱.

۲. تفسير الميزان، ج۱۹، ص۲۷۴.



دعائم الاسلام، ج۲، ص۲۰۷، ح۷۵۸.
۲۰ حادیث الشیعه، ج۲۲، ص۲۳۴، ابواب ما یکتسب به، باب۱۹، ح۲۶.
۳. وسائل الشیعه، ج۱۷، ص۳۰۹، ابواب ما یکتسب به، باب۹۹، ح۲۳.



۲.۳.۵. مذمومبودن موسیقی و ممنوعبودن آلات آن

۱. امامسجاد الله : «پاک و سعادتمند نمی شوند ملتی که در میان آنان بربط به صدا در آید.»<sup>۲</sup>
۲. پیامبر اکرم الله : «فرشتگان رحمت در خانه ای وارد نمی شوند که در آن، شراب

یا دف<sup>۳</sup> یا طنبور یا نَرْد باشد؛ دعای ساکنان آن مستجاب نمی شود و برکت از آنان

۱. بربط یا عود یا رود، سازی زهی است که در خاورمیانه و کشوهای عربی رایج است و از قدیمی ترین سازهای شرقی است. تَنبور یا طَنبور یکی از سازهای زهی است که در آن سیمها از روی دستهای بلند و کاسهای عبور کردهاست و با ضربه انگشتان به صدا درمیآید. به نظر می رسد اقسام تارها چه آنهایی که داخل جعبه ای چوبی اند، مثل بربط و چه آنهایی که تارهایش نمایان است، مثل طنبور و دیگر تارها همه داخل در موضوع این نهی باشند، همانطور که در روایاتی دیگر به طنبور اشاره شده است.

۲. همان، ص۳۱۳، باب ۱۰۰، ح۴.

۳ . دف، یکی از سازهای کوبهای در موسیقی ایرانی است. این ساز شبیه به دایره ولی بزرگتر از آن است. در کتابهای لغت در معنی دف یا دایره مینویسند: آن چنبری است از چوب که بر روی آن پوست کشند و بر چنبر آن حلقهها آویزند. برداشــتهمیشـود.»<sup>۱</sup> ۲.۳.۸ نکوهش خواننده و نوازنده ۱. امامصادقﷺ: «زن خواننده و کسیکه از درآمد او مصرف کند، ملعون و مطرود از رحمت خداست.»<sup>۲</sup> ۲. پیامبـر اکـرمﷺ : «خداونـد در قیامت به پنـج طایفه نظر نمیکنـد و یکی از آنان آوازخوان است.»<sup>۳</sup> ۲. امامصادقﷺ: «پستترین فرد کسی است که شراب بخورد و ساز بزند.»<sup>۴</sup>

> در قدیم برای آنکه طنین بهتری داشته باشد روی دف پوست آهو می کشیدند. ۱. مستدر ک الوسائل، ج۱۲، ص۲۱۸، ابواب ما یکتسب به، باب۲۹، ح۱۵. ۲. وسائل الشیعه، ج۱۲، ص۱۲۱، ابواب ما یکتسب به، باب۱۵، ح۴. ۳. جامع احادیث الشیعه، ج۲۲، ص۳۳۳، ابواب ما یکتسب به، باب۱۹، ح۱۸. ۴. وسائل الشیعه، ج۱۷، ص۳۱۴، ابواب ما یکتسب به، باب۱۰۰، ح۱۱.

۸. پیامبر ﷺ: «گوش دادن به لهو (موسیقی) و غنا، باعث رویش نفاق می شود؛ همان گونه که ۱. پیامبر ﷺ: «گوش دادن به لهو (موسیقی) و غنا، باعث رویش نفاق می شود؛ همان گونه که آب، گیاه را می رویاند.»<sup>۱</sup> ۲. پیامبر رﷺ به امامعلی ﷺ وصیت فرمودند: «یا علی، سه چیز موجب قساوت قلب می شود: گوش دادن به لهو، دنبال شکار رفتن، رفت وآمد در دربار سلطان ستمگر.»<sup>۲</sup> ۳. پیامبر اکرمﷺ: «کسی که در مجلس زن خواننده بنشیند تا به آواز خوانی وی گوش دهد، خداوند در گوش های او سرب خواهد ریخت.»<sup>۳</sup>

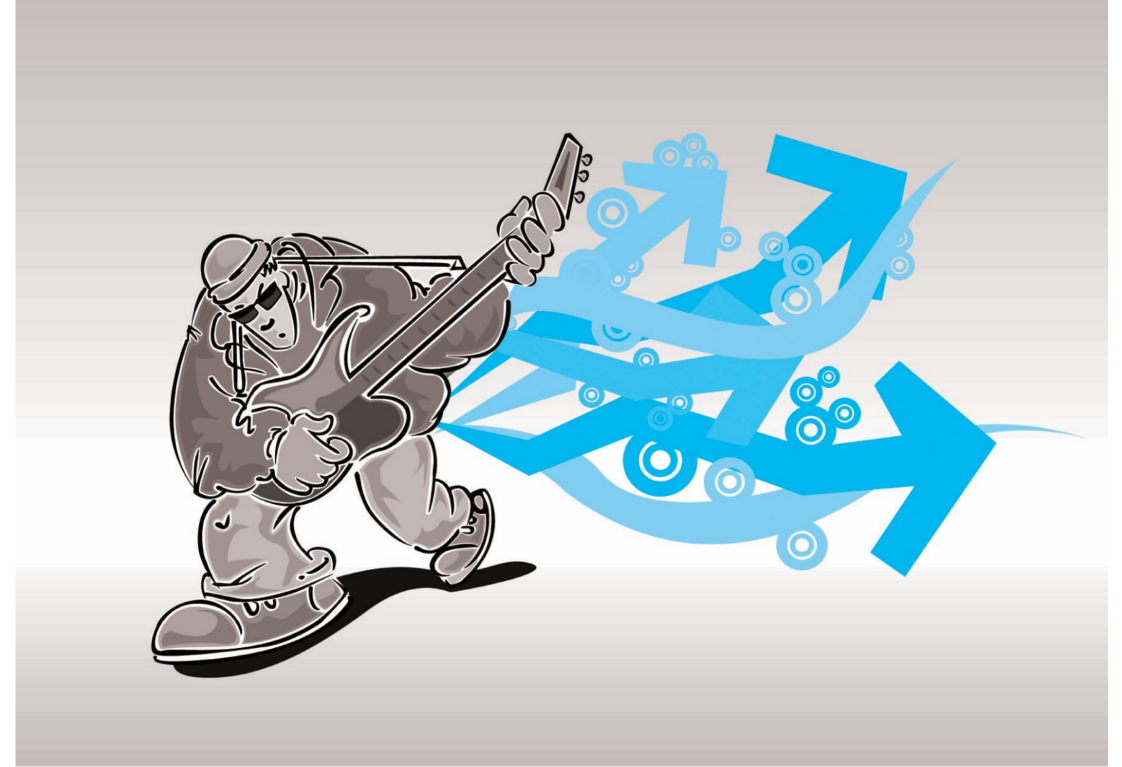
پند دقيقه با موسيق

کنز العمال، ج۱۵، ص۲۲۱، ح۴۰۶۷۰.
کنز العمال الشیعه، ج۱۷، ص۳۱۴، ابواب ما یکتسب به، باب ۱۰۰، ح۸.
کنز العمال، ج۱۵، ص۲۲۰، ح۴۰۶۶۹.



۵.۳.۵ لزوم پرهیز از غنا و موسیقی و پاداش اخروی آن پیامبر اکرمﷺ: «کسری که در دنیا گوش خود را از موسیقی پر کند، حرق ندارد صدای روحانیان (قاریان اهل بهشت) را بشنود.» <sup>۱</sup>

طبرسی، مجمع البیان فی تفسیر القرآن، ج۸، ص۳۱۴.



۶. تأثیرهای شوم موسیقی در وجود انسان

اینک به بعضی از مفسده ها و آثار زیان بار خوانندگی و نوازندگی (غنا و موسیقی) که علت صدور حکم شرعی حرمت برای آن است اشاره می کنیم: از بین رفتن تعادل و توازن اعصاب سرمپاتیک و پاراسرمپاتیک، مرض مانی، کوتاهی عمر، ضعف اعصاب، اختلالات مغزی و هیجانات روحی و جنون، عوارض قلبی، خودکشی، فشار خون، فحشا، تضعیف و از بین رفتن شنوایی، تضعیف و از بین رفتن بینایی، هیجان، از بین رفتن اراده و شکست خوردن، از بین رفتن غیرت، جنایت، اتلاف وقت.<sup>۲</sup>

با ذکر نمونهای تاریخی، به اثر منفی و شـوم موسیقی در دریده شدن پردهٔ حیا و عفّت و ازبین رفتن ارادهٔ انسـان اشاره می کنیم. مسـعودی در مروج الذّهب مینویسـد: «در زمان

1. Manie

۲. محمدتقی جعفری، موسیقی از دیدگاه علامه محمدتقی جعفری.

عبدالمک یا یکی دیگر از خلفای بنی امیه که لهو و موسیقی خیلی رایج شده بود، به خلیفه خبر دادند که فلان کس، خواننده است و کنیز زیبایی دارد که او هم خواننده است و تمام جوانهای مدینه را فاسد کرده است. اگر به کار او نرسید، این زن تمام مدینه را فاسد می کند. خلیفه دستور داد که غل به گردن آن مرد انداختند و آنها را به شام بردند. وقتی در حضور خلیفه نشستند، آن مرد گفت معلوم نیست که آنچه او می خواند، غنا باشد و از خلیفه خواست که خودش امتحان کند. خلیفه دستور داد که کنیز بخواند. او شروع به خواندن کرد. کمی که خواند، دید سـر خلیفه تکان میخورد. کم کم به جایی رسـید که خود خلیفه شروع کرد به چهاردستوپا راهرفتن و می گفت: 'بیا جانم، بر این مرکب خودت سوار شو!'» واقعا موسيقى قدرت عظيم و فوق العاده اى، مخصوصا ازجهت ياره كردن يردة تقوا و عفت دارد. از حرمت موسیقی نمی توان مبارزهٔ اسلام با ذوق و هنر را نتیجه گرفت. اسلام مخالفتی با جمال و زیبایی و هنر و حس زیباییدوستی ندارد؛ بلکه این حس را تأیید هم کرده است.



در اصول کافی بابی داریم با عنوان «الزی و التجمّل». تجمّل یعنی خود را زیباکردن. در حدیثی این گونه داریم: (انّ الله جَمِلُ یحبُّ الجَالَ (= خداوند زیباست و زیبایی را دوست دارد.) و از همه مهمتر، زیبایی بیان است که در اسلام درحد اعلایی به آن توجه شده است. اعجاز اسلام یا دست کم یکی از معجزاتش، زیبایی کلام قرآن است.<sup>۲</sup>

> ۱. اصول کافی، ج۶، ص۴۳۸. ۲. برگرفته از: مرتضی مطهری، تعلیم و تربیت در اسلام، ص۷۰تا۷۳.



غضب خداوند؛ افسردگی و ناامیدی؛ نفاق و فقر؛ لانهٔ نفاق؛ مقدمهٔ بلاهای خطرناک؛ مقدمهٔ کارهای خلاف اخلاق (تحریک انسان به شهوات)؛ عامل خباثت؛ از امور باطل؛ ازبین رفتن روحیهٔ غیر تمندی در اهل موسیقی (به دلیل فرورفتن در تخیلات و اوهام و غوطه ور شدن در شهوات)؛ بدبختی جامعه؛ مانع ورود ملائکه؛ دوری از رحمت خداوند؛ عامل پستی؛ قبول نشدن دعای اهل موسیقی؛ قبول نشدن نماز اهل موسیقی؛ روسیاهی در محشر؛ نفرین طنبور بر نوازنده اش؛ مقدمهٔ قساوت قلب؛ بندگی و پرستش شیطان.<sup>۱</sup>

بر گرفته از: روایات معصومان المنابع بیشین.

۸. پاسخ به چند پرسش ۱.۸. نیاز انسـان به شادابی و نشـاط چگونه بر آورده شود؟ بالاخره روح انسان به موسیقی و آهنگهای خوش نیاز دارد؟

هم نیازهای انسان و هم شادی ناشی از برآورده شدن آن، مراتبی دارد. هر مرحله از نیازهای واقعی انسان که پاسخ مناسب گرفت، به شادی همان مرحله منتهی می شود و همزمان با آن، نیازهای دیگر انسان بیدار می شوند و به دنبال پاسخ در خور می گردند. در سطوح بالاتر نیازهای انسانی، به جایی خواهیم رسید که غیر از دوست داشتن خدا و تلاش برای نزدیکی به او و رسیدن به کمال، چیز دیگری نمی خواهیم. پاسخ به این خواست و نیاز، شادی خاصی برای ما به ارمغان می آورد. این شادی خیلی عمیق تر و بیشتر از شادی های ابتدایی انسان است.

ابوعلی سینا نیز دراینباره مینویسد: «آهنگ خوش، آن مقدار که حکمت لازم می شمارد،

جوهر نفس آدمی را تقویت میکند و قوای باطنی او را تمرکز میبخشد؛ نه آن آهنگی که امور شهوانی را در انسان تحریک میکند.» آنچه باید به این سخن بیفزاییم، این است که در پاسخ به نیازها و علاقهمندیهای خود، باید اولویتبندی و انتخاب آگاهانه کنیم تا در مسیر حیات معقول حرکت کنیم. آنچه در گزینشها مهم مینماید، این است که رابطهٔ هرچیز و هر رفتار را با کمال نفسانی انسان بسنجیم.

از آنجاک کم کم ال مطلق، خداست، هرچ و انسان را از خدا دور سازد، یقیناً باعث خسارت کردنش خواهد شد؛ همچنان که قرآن کریم خطاب به این دسته می فرماید: (وَ یوْمَ یعْرَضُ الَّذِینَ كَفَرُوا عَلَى النَّارِ أَذْهَبْتُمْ طَیبَاتِکُمْ فِي حَیاتِکُمُ الدُّنْیا وَ اسْتَمْتَعْتُم مِهَا فَالْیوْمَ تُجْزَوْنَ عَذَابَ الْهُونِ بِمَا كَنتُمْ تُسْتَكَبِرُونَ فِي الأَرْضِ بِغَيرِ الْحَقِّ وَ بِمَا كَنتُمْ تَفْسُقُونَ (= و آن روز که آنهایی را که کفر ورزیده اند، بر آتش عرضه می کنند، [به آنان می گویند:] «نعمتهای پاکیزهٔ خود را در زندگی دنیایتان [خودخواهانه] صَرف کردید و از آنها برخوردار شدید. پس امروز به [سزای] آنکه در زمین



بناحق سرکشی می کردید و به سبب آنکه نافرمانی می کردید، به عنذاب خفّت[آور] کیفر می یابید.»)<sup>۱</sup> در این آیه، سـخن از کسانی اسـت که با گناه کردن، تمام سرمایه های وجودی خود را هزینه و مصرف کردهاند و سرمایهای برای زندگی ابدی خود ندارند که همان زندگی حقيقى آنهاست؛ پس بايد در آتش قهر الهي عذاب شوند. بههمیندلیل، امیال و کشـشهای فطری را باید در مسـیر قرب الی الله و حیات طیبه جهت دهی کرد تا به طور صحیح شـ کوفا شوند. علاوهبر آنکه اگر بر فرض ثابت شود موسیقی آثار مثبتی در نفس دارد، این اثر بهصورت عمیق و ماندگار نخواهد بود. ۲ همان طور که استاد شهیدمطهری فرمودهاند، باید توجه کرد که: «خیلی چیزها فایدههایی بر وجودشان مترتب است؛ ولى اينها جاى چيزهايي را اشغال كردهاند كه اگر آنها ميبودند،

۱. احقاف، ۲۰.

۲. محمدتقی جعفری، موسیقی از دیدگاه فلسفی و روانی، ص۱۲۰.

| فواید خیلی بیشتری مترتّب میشد ما نمی توانیم به سبک ویلیام جیمز (بنیان گذار مکتب    |
|------------------------------------------------------------------------------------|
| پراگماتیسـم') بیندیشیم که هرچیزی که یک اثر مفید داشته باشد، پس حق است هر گز        |
| شــما نمی توانید به صرف اینکه یک شیء آثار مفیدی داشــته باشد، آن را صحیح و واقعی و |
| ازجانب خدا بدانید.»                                                                |
| بحثی که این روزها برای جوانها مطرح است، این است که آیا با رقص و آواز و موسیقی      |

هم می توان به شادی دست پیدا کرد؟ این سؤال گاهی اوقات حالت انتقادی هم به خود

۱. پراگماتیسم یا عمل گرائی ،به معنای فلسفه اصالت عمل است؛ ولی در سیاست بیشتر واقع گرایی و مصلحت گرایی معنا میدهد. طرفداران این شیوه، خود را عمل گرا و متسامح میدانند. مخالفان، این گروه را میانهرو یا محافظه کار میخوانند. از دیدگاه پراگماتیسم، تمام تصورات، مفاهیم، قضاوتها و دیدگاههای ما قواعدی برای «رفتار» (پراگمای) ما هستند؛ اما «حقیقت» آنها تنها در سودمندی عملی آنها برای زندگی ما نهفته است. از دیدگاه پراگماتیسم، معیار حقیقت، عبارت است از سودمندی، فایده، نتیجه؛ نه انطباق با واقعیت عینی. درواقع، حقیقت هرچیز به وسیله نتیجهٔ نهایی آن اثبات می شود. دولتمردان و سیاست مراران «پراگماتیست» کسانی هستند که امکانات عملی و مصلحت روز را بر معتقدات خود مقدم می شمارند و به عبارت دیگر، برای پیشرفت مقاصد خود و ماندن بر مسند قدرت، انعطاف نشان می دهند. می گیرد و این گونه عنوان می شود که تفکر رایج دینی و اجتماعی، جلوی شادی های جوانان را گرفته است.

گرچه رقص و آواز و… نمادی از شادی است، آیا اینها باعث احساس شادی می شود یا شادی واقعی را بهدنبال دارد؟ حقیقت این است که شادیها دو دستهاند: شادیهای گذرا و شادیهای پایدار. به عبارت دیگر، شادیها زمانی سازندهاند و زمانی مخرب. در بینش اسلامی و در روان شناسی، این بحث مطرح است که شادی وقتی سازنده و پایدار است که با اختیار و خودآگاهی و هدف عالی همراه باشد. اعتیاد به بعضی چیزها، مثل مواد مخدر و موسیقی و…، حالتی را برای انسان پیش میآورد که مسائل اطرافش را فراموش می کند. چه بسیار انسانهایی که برای فرار از واقعیتهای زندگی، به این امور پناه میبرند. مولانا تعبیرزیبایی دربارهٔ علت کار این افراد دارد: تا دمی از هوشیاری وا رهند ننگ خمر و زمر بر خود مینهند

بههر حال، اگر تفریح و شادی ما گریز از خودی به بی خودی باشد، آن را نمی توان شادی پایدار و واقعی دانست. این، نشاط ناپایداری است که دقایقی چند دوام نخواهد داشت. نشاطی است که فقط چهرهٔ شخص را می پوشاند. خنده ای است که از گریه غمانگیزتر است. نکتهٔ دیگر اینکه این شادیهای گذرا، مثل داروهای نیروزا هستند. آدم ناتوان وقتی میبیند با تکیه بر توان خود در مسابقه به جایی نمیرسد، دوپینگ میکند. این مواد نیروزا آثار جسمی بدی در شخص ایجاد می کنند. سوم اینکه استفاده از مواد نیروزا پس از کشف شدن، آبروی آدم را هم میبرد. استفاده از ابزارهای نادرست کسب شادی نیز مثل استفاده از داروهای نیروزا است که سرانجام، به غم و افسردگی منتهی میشود. ناپایداری این قبیل شادیها را نمی توان انکار کرد؛ مانند خیلی از لذتها و شادیهایی که ما در زندگی از آن بهرهمند شدهایم و می شویم. اما دلیل کاذببودن این شادیها این

است که موسیقی و رقص و آوازهای جمعی را نمی توان پاسخی به نیازی انسانی قلمداد

کرد و لذت ناشی از آن را حقیقی دانست. ازاینرو، جوانهای بسیاری را دیدهایم که پس از لحظههای غافل کنندهٔ شادیهای کاذب، زانوی غم در بغل گرفتهاند و گریه کردهاند و در حالت بحرانی، به خودکشی دست زدهاند. علت این است که چنین افرادی، وقتی به خود آمدهاند و غوغای رقص و آواز را تمامشده یافتهاند، باز خودشان را با همهٔ ضعفها و واقعیتهای تلخ زندگی روبهرو دیدهاند که قصد فرار از آن را داشتند.

۲.۸. ملاک تشخیص شادیهای واقعی و کاذب چیست؟

در قرآن، تعبیر زیبایی دربارهٔ دنیا و آخرت وجود دارد که میتواند پاسخ خوبی به این سؤال باشد. قرآن تفاوت آخرت را با دنیا این گونه بیان میکند: ﴿و الآخرة خیر و أبقی﴾ آخرت دو خصوصیت دارد که دنیا از آن بیبهره است: در آخرت هم خیر است و هم تداوم. برهمیناساس، میتوانید امور دنیایی را از امور آخرتی تشخیص بدهید. شادی ناشی از مواد مخدر و رقص و آواز که نه خیری در آن است و نه تداومی دارد، براساس فلسفهٔ الهی، از

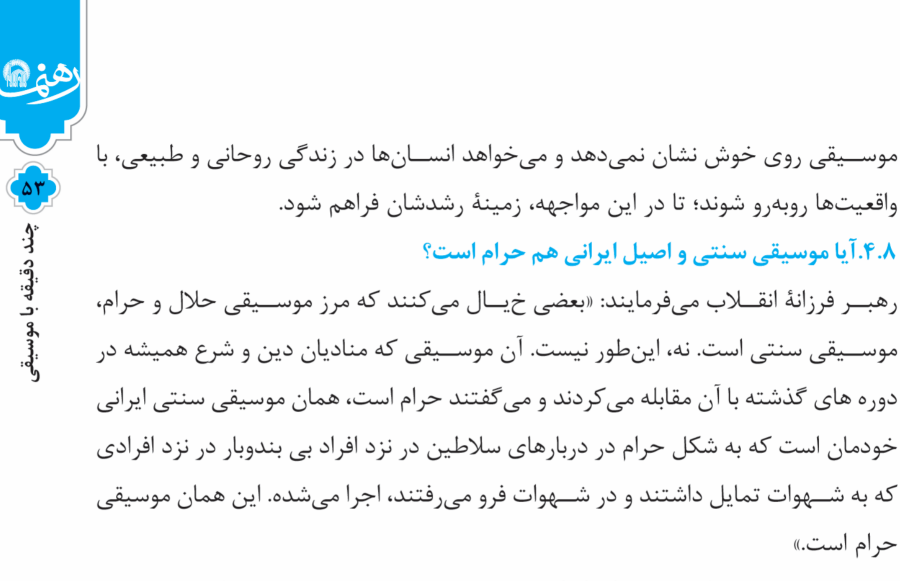
مقولات دنيوي است.

همان طور که از این تعبیر زیبای قرآنی پیداست، دنیا در اینجا بهمعنای هرچیزی است کے مارا از خدا غافل کند و به امور غیر مفید و زودگذر بکشاند. دراین میان، کار دین این است که ما را از ظواهر دنیا و لذتهای آنیاش جدا کند و به امور متعالی و پایدار فراخواند. برایناساس، هر عملی که این اختیار و آگاهی را افزایش دهد که عامل جدایی انسان از حیوان است، برای انسان سالم و در جستوجوی تکامل، مفید و مطلوب خواهد بود. متقابلا هر عاملی که جلوی این اختیار و آگاهی را بگیرد، عامل منفی قلمداد خواهد شد. پس راه برخورد با واقعیتهای زندگی، پناه آوردن به این عوامل ظاهرا نشاط آور نیست. جوانی که بهدلیل تنبلی یا بیبرنامگی یا مشکلات شخصی یا خطای دیگران، دچار شکست تحصیلی یا شغلی یا عشقی شده است یا به هر دلیلی، در از دواجش ناموفق بوده است، اگر انسانی سالم و واقعبین باشد، نباید دچار ناامیدی شود و تواناییهایش را فراموش کند و به

چیزهایی یناه ببرد که حقیقتاً از حل مسائل او ناتواناند. او باید بفهمد علت شکستش چه بوده است و درصدد برخورد منطقی با آن باشد. ۳.۸. محرومیت از لذت و احساس خوش ناشی از موسیقی، چرا؟ لذت و احساس خوش ناشی از شنیدن موسیقی، دوشادوش تاریخ بشری، در تمام جوامع وجود داشته است. هریک از جوامع با درنظر گرفتن تنوع دورانش، از نوع یا انواعی از موسیقی استفاده می کرده است و روان خود را با موسیقی نوازش می داده است. درست است که موسیقی ما را از موجودیت حقیقی خود بالاتر میبرد، ولی هنگامی که موسیقی تمام می شود، سرازیری را در خود احساس می کنیم و می بینیم سایه ای که موسیقی از ما برای ما ساخته بود و آن را بالا برده بود، اکنون شبح مصنوعی ازبین رفته ای است. در این حالت، واقعیتها با همان خشونت برای ما نمودار می شوند. در صدر اسلام، در حدود هشتاد جنگ و دفاع انجام شده است. در این جنگها نمی بینیم

که مسلمانان برای تهییج سربازان خود به موسیقی متوسل شده باشند. آنها شعارهای واقعی را بهطور دستهجمعی تکرار میکردند. در یکی از جنگها، کفار قریش این شعار را با موسیقی و هیجان رزمی میگفتند: «أُعل هبل، أُعل هبل» (= بلند باد هبل.) مسلمانان هم درمقابل میگفتند: «الله اَعلی و اَجلّ» (= خداوند بالا و بلندمرتبه است.) شعار مسلمانان واقعیت داشت و همه به آن اعتقاد کامل داشتند.

در یکی از جنگها، دشمنان میگفتند: «نحن لنا العزّی و لاعزّی لکم» (= ما بت عزّی داریم؛ ولی شـما ندارید.) مسلمانان درمقابل آنان میگفتند: «الله مولانا و لا مولا لکم» (= خداوند آقای ماست؛ ولی شـما آقایی ندارید.) با اینکه کفار، به موسیقی آن زمان برای تحریک سربازان خودی متوسل می شدند، مسلمانان کمترین اعتنایی به موسیقی نمی کردند. خلاصه، بشـر به دلیل کمبودی که در توانایی مواجهه با واقعیت دارد، موسیقی را برای دلداری خود انتخاب می کند و نام آن را ضرورت می گذارد. به همین جهت است که اسلام به



مرز موسیقی حلال و حرام، ایرانی بودن، سنتی بودن، قدیمی بودن، کلاسیک بودن،

غربیبودن یا شرقیبودن نیست. ملاک، همان معیارهایی است که گفتیم.<sup>۱</sup> م.۸. آیا پخش موسیقی از صداوسیمای جمهوری اسلامی، مجوز حلال بودن موسیقی است؟ تنوع و جذابیت در صداوسیما، شرط لازم موفق بودن آن رسانه است. البته این، نباید موجب گرایش به شـیوههای زیان بخش و مخرب شـود. ترویج فرهنگ غرب و اسـتفادهٔ ابزاری از جاذبههای جنبی و موسیقیهای لهو و حرام و چیزهایی از این قبیل، نباید به بهانهٔ جذاب کردن تلویزیون، به این دستگاه مؤثر راه یابد.

و شنونده، از قسم خوانندگی و نوازندگی مطربِ لهوی باشد که مخصوص مجالس لهو و گناه است، استماع آن برایش جایز نیست و صِرف پخش از صداوسیما حجّت شرعی برای جایز

السدالله محمدینیا، بهشت جوانان، قم: نصایح، ۱۳۷۸، ص۳۴۷.

و حلال بودن برای شنونده نیست.» <sup>۱</sup> این تقریباً نظر تمام فقها است. البته در جایی که شک داریم، گوشدادن به آن حرام نیست؛ گرچه خلاف احتیاط است.

.۶.۸ آیا موسیقی در مجالس جشن میلاد معصومان الله و مناسبتهای اسلامی و ایام شادمانی جایز است؟

گاهـی می گویند ما مسـلمانان بهویژه پیـروان مذهب اهل بیت این موظفیم در ایام سـرور پیشـوایان دینی خوشحال باشـیم؛ همچنان که باید در ایام حزن آنان محزون باشیم. روشن اسـت که عزا با شادی و جشن تفاوت داشته، جشـن مقتضیات خاص خود را دارد؛ ازجمله استفاده از موسیقی.

آری، اظهار حزن و شادمانی هر دو خوب و نشانهٔ ارادت به آن پاکان و پیروی از

۱. احمد شرفخانی خویی، انسان، غنا، موسیقی، انتشارات مشهور، ص۹۹، سؤال۶.

آنان است؛ اما مجالس سرور و شادی نیز آداب و حد و مرزی دارد که آلودهنشدن با گناه است. با نافرمانی نمی توان به خدا و اولیای الهی تقرّب جست. به همین دلیل، مقام معظم رهبری می فرمایند: «هر گونه خوانندگی و نوازندگی که متناسب با مجالس عیش و نوش و خوش گذرانی باشد، جایز نیست و از هر کاری که با شهونات مساجد و حسينيه ها ساز گار نباشد، بايد اجتناب گردد.» حضرت آيت الله بهجت الله مي فرمايند: «بریایے و شـرکت در این مجالس حرام اسـت.» حضرت آیتالله صافے گلیایگانی آن را مخالف تعالیم دینی و حرکت در مسیر فاسدکردن جامعه و نسل جوان و تحریف احــكام الهــيمي داننــد.

مسائل جدید از دیدگاه مراجع تقلید، ج۲، ص۳۶و۳۷ و ج۳، ص۷۵.

۷.۸. آیا گوشدادن به موسیقی برای فرار از گناه یا خطر بزرگ تر، به عنوان دفع افسد به فاسد جایز است؟

گاهی برخی رانندگان بهویژه رانندگان اتوبوسها و ماشینهای سنگین، موسیقی مبتذل پخش میکنند و میگویند اگر گوش نکنیم، خوابمان میگیرد و برای جان خود و مسافران احتمال خطر میدهیم. یا برخی افراد میگویند: اگر این موسیقیها نباشد، جوانان به بدتر از آن، یعنی ماهوارهها و برنامهها و مجالس بدتر، پناه میبرند. آیا این مجوز شرعی و عقلی برای گوشدادن به موسیقی نیست؟

حضرت امامخمینی « دراینزمینه می فرمایند: «این عذر نیست که اگر موسیقی در رادیو و تلویزیون نباشد، آن ها می روند از جایی دیگر موسیقی می گیرند. حالا اگر جای دیگر می گیرند، ما باید به آن ها گوش بدهیم؟! ما باید خیانت بکنیم؟! موسیقی خیانت است به یک مملکت، خیانت است به جوانهای ما.» <sup>۱</sup> حضرت آیتالله تبریزی میفرمایند: «این عذر شیطانی است و روز قیامت سزای آن را خواهند دید؛ مگر آنکه توبه کنند و میتوانند از نوار وعظ یا قرائت قرآن استفاده کنند.» موسيقى، درماني مقطعي براى اين مشكلات است. راه حل عاقلانه اين است كه اصل آن مشکل را حل کنیم. برای مثال، اگر رانندهای خواب آلود است، باید در جایی توقف کرده، استراحت کند یا از کمکراننده استفاده کند. او با گوشدادن به موسیقی، هم به جسم و روان خود آسیب میزند؛ چون بدن خود را از استراحتی محروم کرده است که به آن نیاز دارد، و هم جان خود و مسافران را در خطر می اندازد؛ چون باز هم این احتمال هست که خوابش ببرد.

۱. صحیفهٔ نور، ج۸، ص۱۹۷تا۲۰۱.

۲. شرفخانی، انسان، غنا، موسیقی، ص۱۳۷، سؤال۶.



این، کاری ناروا و از بدعت هایی است که افراد نادان یا بدخواه در دین گذاشتهاند. شیخ مرتضی انصاری با بدعت دانستن این کار، می فرماید: «همان گونه که پیامبر سی نظیر آن را خبر داده است: 'زمانی خواهد آمد که قرآن را با آلات موسیقی و با آهنگ آن می خوانند.'' گویا کلمات پیامبر سی نیز مثل آیات قرآن، دربارهٔ موضوعی وارد می شود و در موضوعهای مشابه نیز جریان پیدا می کند.»' آیت الله نجومی می افزاید: «ای کاش شیخ انصاری زنده بود تا در زمان ما، عجایبی می دید که به ذهن او خطور نمی کرد و در زمان او قابل تصور نبود.»

> ۱. وسائل الشيعه، ج۱۵، ص۳۴۸، ابواب جهاد النفس، باب۴۹، ح۲۲. ۲. مرتضی انصاری، المکاسب، ج۱، قم: مجمع الفکر اةسلامی، ۱۴۲۲، ص۳۱۲. ۳. الرسائل الفقهیه، ص۱۸۷.

حضرت امام می فرمایند: «اگر در اذان و اقامه، صدا را در گلو بیندازد و غنا شود، یعنی بهطـور آوازه خوانـی مانند آنچه که در مجالس لهو و بازیگری معمول اسـت، اذان و اقامه را بگوید، حرام اسـت.» کضرت آیتالله بروجردی می فرماینـد: «آوازی که مخصوص مجالس لهو و بازیگری اسـت، غنا و حرام می باشـد و اگر نوحه یا روضه یا قرآن را هم با غنا بخوانند، حرام است.» ک

مقام معظم رهبری میفرمایند: «استفاده از آلات موسیقی، مناسب با عزاداری سالار شهیدان نیست و شایسته است مراسم عزاداری به همان صورت متعارفی که از قدیم متداول بوده، بر گزار شود.»<sup>۳</sup>

۲۰. توضیح المسائل، مسئلهٔ ۹۲۱.
۲۰. توضیح المسائل محشّی، ص۵۹۰؛ مسئلهٔ ۲۸۲۷.
۳۰. مسائل جدید از دید گاه مراجع تقلید، ج۴، ص۳۹.



۸۰. آیا می توان با موسیقی، حالت عرفانی پیدا کرد و به خدا رسید؟ آیا دراین صورت هم حرام است؟

تاریخ نشان نداده است که پیامبران و ائمه ای و پیروان واقعی آنان، موسیقی را برای تربیت ارواح آدمیان توصیه کرده باشند. با اینکه رسالت و پیام آنان ارائهٔ هرگونه راه تکامل برای انسانها بوده است، آن پیشوایان حتی برای آسایش روانی موقت هم تمایل به گوش دادن آنها از خود نشان ندادهاند. این در حالی است که زحمات و مشکلات دنیا آنان را احاطه کرده بود.

از جهنم دور کند، مگر اینکه شـما را به آن دسـتور دادم.) اگر موسیقی راهی برای رسیدن به خدا بود، پس چرا جز نکوهش و شیطانیدانستن آن، چیزی نفرمودند؟ آیا جز این سخن پيامبر عليه است: ﴿وَ مَا مِنْ شَيْءٍ يُقَرِّبُكُمْ مِنَ النَّارِ وَ يُبَاعدُكُمْ مِنَ الْجَنَّةِ الَّا وَ قَدْ نَهَيْتُكُمْ عَنْه ﴾ (= و چيزى نيست که شما را به جهنم نزدیک کند و از بهشت دور کند، مگر اینکه شما را از آن نهی کردم.)<sup>۲</sup> ممکن است چنین بهنظر برسد که بسیاری از شخصیتهای بزرگ مانند فارابی و غزالی و برخی از عرفا نه تنها به موسیقی تمایل داشته اند، بلکه آن را می نواخته اند و به آن گوش میدادهاند. پاسخ به این اعتراض نیز روشن است: عظمت و کمال شخصیتهای بزرگ، ناشی از تمایل به موسیقی نبوده است؛ بلکه آنان باوجود برخورداری از کمال، به موسیقی هم تمایل نشان میدادند. مانند اینکه حقوقدانی عالیمقام، موسیقی را هم دوست داشته باشد.

۱. وسائل الشيعه، ج۱۷، ص۴۵. ۲. همان. آن موسیقی، به دانش حقوق او و مهارتش چیزی نمیافزاید.

کسانی میخواهند برای نغمههای موسیقی جنبهٔ ملکوتی و ماورای طبیعی درنظر بگیرند. می گویند غزالی گفته است: «دلها و درونهای آدمیان، خزینههای اسرار و معادن جواهر است.» ممکن است این عبارت اشارهای باشد به اینکه موسیقی و سماع، امور نهفتهٔ الهی و ملکوتی در دل را هم به حرکت در می آورد.

با نگاه به مجموع جملات غزالی، مخصوصاً باتوجه به تشبیه معروف «از کوزه همان برون تراود که در اوست»، معلوم می شود که نغمه های موسیقی، اموری را در درون تحریک می کنند که بشر آن را در درون خود دارد یا اندوخته است. یعنی خود موسیقی ذاتاً چیزی به درون انسان وارد نمی سازد. موسیقی آن عواطفی را بر می انگیزاند که مربوط به جنبه ای از نفس آدمی است که مجاور بیرون ذات اوست. بیشتر این پدیده ها محصول محیط و فرهنگ (به معنای عام آن) در اقوام و ملل دنیا است و جنبهٔ ماورای طبیعی ندارد.



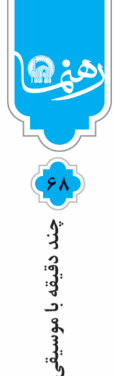
باتوجهبه اینکه امور فطری و بهویژه آنچه جنبهٔ ملکوتی و ماورای طبیعی دارد، در همهٔ نفوس انسانی یکی است و مشترک میان همهٔ جوامع است، مدعیان باید این مسئله را حل کنند که اینهمه اختلاف در نغمهها و نواهای موسیقی اقوام و ملل دنیا چیست. این اختلاف، بهاندازهای است که گاهی موسیقی جامعهای، برای دیگران نفرتانگیز و موجب ناراحتی اعصاب است. این اختلاف در نغمهها و نواها، بهترین دلیل بر این مدعاست که آثار و عواطف و هیجانهایی که بهوسیلهٔ موسیقیها برانگیخته میشود، مربوط به ذات نفس انسانها نیست که همه در آن مساویاند، بلکه مربوط به آن سطح نفس آدمی است که مجاور بیرون ذات (طبیعت بهمعنای عام آن) است؛ مانند محیط و عناصر فرهنگی و حوادث اثر گذار در درون مـردم. حتى يک نفـر در موقعيتها و حالتهاى روانى گوناگـون، آثار و هيجانهاى مختلفی درمقابل یک نوع موسیقی از خود نشان میدهد.

اگر موسیقی جنبهٔ ملکوتی و ماورای طبیعی دارد، باید هر انسانی که این نوع موسیقی

را بیشتر مینوازند یا بیشتر آن را میشنود، روحانی تر و ملکوتی تر از دیگران باشد. درواقع چنین نیست و ظرافت و لطافت و معناگرایی نفوس آدمی، ریشهای فطری دارد که بهوسیلهٔ نیک خواهی و اعمال نیک و تلاش در انجامدادن تکالیف الهی و ریاضتهای معقول نفس که همهٔ آنها فعالیت است، نه انفعال، به فعلیت میرسد؛ نه با موسیقی که نخست، هوشیاری نفس را ازبین میبرد و سپس، نفس را دراختیار ضربها و فواصل و کمیتها و کیفیتهای آنها مینهد.

99

۹. تفاوت ارزش موسیقیهای روحانی و غیرروحانی عدهای معتقدند موسیقیها را باید تفکیک کرد: ۱. موسیقیهایی که موجب تأثیرها و هیجانهای روحانی میشود؛ ۲. موسیقی هایی که موجب برانگیختن شهوات و خودخواهی و انتقام جویی و سلطه گری و پوچگرایی و بدبینی میشود. زيرا نوع اول موجب تلطيف و تقويت و اشتياق نفس به عالم مكلوت مي شود و اين امر، مطلوب همهٔ وارستگان و تکامل یافتگان است. می گویند سماع عرفانی از این نوع است. بیشترین جذابیت و لذت موسیقی و انبساط آوردن آن، ناشی از ازبین بردن هوشیاری به واقعیتهای درون و بیرون ذات انسان و ازبینبردن اختیار اوست. حتی روحانی ترین موسیقی، با دو حقیقت هوشیاری و اختیار سازگار نیست. این اصل را همهٔ ما میدانیم که هیچ حرکت ناهوشیارانه و جبری نمی تواند تکاملی باشد؛ اگرچه لذت و جذابیت داشته باشد.



جنبهٔ تخدیری موسیقی را نیز باید درنظر بگیریم. اگر درحال جذبهٔ موسیقی، ذکر الله اکبر را هم به زبان بیاوریم، هیجان و تأثیر موسیقی، مانع آن خواهد بود که معنای آن ذکر مقدس را بهطور معین و مستقیم درک کنیم و با همهٔ قوای مغزی و روانی متوجه آن باشیم.<sup>۱</sup>

۱. نک: محمدتقی جعفری، موسیقی از دیدگاه فلسفی و روانی، ص۴۶ تا ۴۹ و ۵۴ و ۵۴ و ۹۴ و ۹۴.

۱۰. توصيهٔ بزرگان

۱.۱۰. حضرت امامخمینی 😹

دربارهٔ لزوم پرهیز از گوش کردن به تَغَنّیات میفرماید: «ای عزیز، بکوش تا صاحب عزم و دارای اراده شوی که خدای نخواسته اگر بیعزم از این دنیا هجرت کنی، انسان صوری بیمغزی هستی که در آن عالم، بهصورت انسان محشور نشوی؛ زیراکه آن عالم، محل کشف باطن و ظهور سَریره است و جرئت بر معاصی، کمکم انسان را بیعزم میکند و این جوهر شریف را از انسان میرباید. استاد معظم ما حضرت آیت الله شاه آبادی می می می می می د

۱. آوازها و موسیقیهای مُطرِب. ۲. امامخمینی از عزم و اراده به 'مغز انسانیت' تعبیر می کردند.» ۳. عزم و اراده.

۱. روحالله خمینی، چهل حدیث، ح۱، ص۸.

رهنه

چند دقيقه با موسيقى

فرهنگ اصیل اسلامی، فرهنگ عدالت و صفا، لذت میبرند... .» <sup>۱</sup>

ایشان در موقعیتهای گوناگون، با تشبیه موسیقی به مواد مخدر، ترویج آن را نقشهٔ دشمنان برای سلطهٔ فرهنگی و سیاسی میدانند: «ازجمله چیزهایی که مغزهای جوان را مخدر می کند و تخدیری است، موسیقی است. موسیقی اسباب این میشود که مغز انسان وقتی چندوقت موسیقی گوش کرد، تبدیل میشود به یک مغز غیر آن کسی که جدی باشد. از جدیت، انسان را بیرون می کند و متوجه می کند به جهات دیگر. تمام این وسایلی که درست کرده بودند، همه برای خاطر این بود که ملت را از مقدرات خودشان غافل کنند... دیگر نمیتوانند یک انسان جدی باشند که بتوانند در مسائل سیاسی فکر بکنند... نمیتواند به این فکر کند که در کشورش چه می گذرد؛ مثل یک آدم هروئینی است..»<sup>۲</sup>

- صحيفة نور، ج٢١، ٣٠ شهريور ١٣۶٧.
- ۲. صحیفهٔ نور، ج۸، ص۱۹۷تا۲۰۱ و ج۹، ص۱۱۵.

## ۲.۱۰. علامه محمد تقی جعفری

«محققان و دانشمندان پرکار و متتبع، دربارهٔ موسیقی به حد لازم و کافی به مطالعه و بررسی پرداختند و درنتیجه، به دلیل و شواهد قانع کننده ای دست نیافتند که ضرورت یا شایستگی موسیقی را بدون ضرر روانی اثبات کنند. پس نتیجهٔ منطقی که ما به آن روبه رو هستیم، عبارت است از احساس لذت از پدیده ای به نام موسیقی با احتمال ضرر روانی و ضرر نافرمانی درمقابل تعهد تکلیف الهی که به دنبال خواهد داشت.»

## **برای مطالعه بیشتر:** ۱. موسیقی از دیدگاه فلسفی و روانی، محمدتقی جعفری، تهران، مؤسسه تدوین و نشر آثار علامه جعفری. ۲. انسان، غنا، موسیقی، احمد شرفخانیخویی، قم، انتشارات مشهور. ۳ احکام موسیقی، سید مجتبی حسینی،قم،دفتر نشر معارف. ۴. موسیقی و غنا از دیدگاه اسلام، محمد اسماعیل نوری،قم، بوستان کتاب.

This document was created with Win2PDF available at <a href="http://www.daneprairie.com">http://www.daneprairie.com</a>. The unregistered version of Win2PDF is for evaluation or non-commercial use only.